# محلة الناجم أن الناجم محالم المعاصر

مجلة علمية عالمية فصلية محكمة يصدرها المعهد العالمي للفكر الإسلامي

صیف ۲۰۱۸/۱۶۹۹

العدد ٩٣

السنة الرابعة والعشرون

رئيس التحرير

فتحى حسن ملكاوي

مدير التحرير

رائد جميل عكاشة

أعضاء هيئة التحرير

التيجابي عبد القادر حامد عبد الله إبراهيم الكيلاني

صـــــــباح عياشـــــى مـــازن موفـــق هاشـــم

عبد العزيز برغوث محمد بدي ابنو

المدير المسؤول للطباعة والتوزيع: ماجد أبو غزالة مركز معرفة الإنسان للأبحاث والدراسات والنشر والتوزيع http://www.hncjo.org

الرقم الدولى: ISSN 1729-4193

## مستشارو التحرير

| إرمين سينانوفيتش      | أمريكا   | عبد المجيد النجار | تونس    |
|-----------------------|----------|-------------------|---------|
| أحمد باسج             | البوسنة  | عماد الدين خليل   | العراق  |
| الشاهد بوشيخي         | المغرب   | عمار الطالبي      | الجزائر |
| بكر كارليجا           | تركيا    | محمد الحسن بريمة  | السودان |
| داود الحدابي          | اليمن    | محمد السماك       | لبنان   |
| زكي الميلاد           | السعودية | محمد أنس الزرقا   | سوريا   |
| عبد الحميد أبو سليمان | السعودية | محمدكمال حسن      | ماليزيا |
| عبد الحميد مدكور      | مصر      | محسن عثماني       | الهند   |
| عبد السلام العبادي    | الأردن   | نزار العايي       | البحرين |

#### المراسلات

Chief Editor, Islamiyat al Marifah IIIT, 500 Grove St. 2<sup>nd</sup> Floor Herndon, VA 20170, USA E-mail: islamiyah@iiit.org

or

P.O.Box 9489 Amman 11191, Jordan. Email: iokiiit@yahoo.com

ما تنشره المجلة يعبر عن وجهة نظر الكاتب ولا يعبر بالضرورة عن وجهة نظر المجلة أو المعهد

# محتويات العدد

|      |                               | كلمة التحرير                                      |
|------|-------------------------------|---------------------------------------------------|
| 0    | هيئة التحرير                  | • الفكرُ المنهجيّ في التفكير والبحث والسلوك       |
|      |                               | بحوث ودراسات                                      |
| ۱۳   | صباح محمد البرزنجي            | • عناصر القاعدة الشرعية                           |
| ٤٣   | عبد القادر مرزاق              | • الكتابات الغربية والعلاقة بالعدمية والدين: ما   |
|      |                               | الذي ينبغي أن ندركه؟                              |
| ۸٧   | حنان فيض الله الحسيني         | • وحدة الديني والفلسفي في مشروع "أبو يعرب         |
|      |                               | المرزوقي" الحضاري                                 |
| 119  | نور الدين بن قدور             | • الاستقلال الفلسفي والتجديد عند طه عبد           |
|      |                               | الرحمن                                            |
|      |                               | رأي وحوار                                         |
| 1 20 | أيمن علي صالح                 | • التجديـد الأصـولي المعاصـر: كتـاب "التجديـد     |
|      |                               | الأصولي" نموذجاً                                  |
|      |                               | قراءات ومراجعات                                   |
| ١٧١  | عمر حسن القِيّام              | • التوحيـد ومضـامينه في الفكـر والحيـاة. تأليـف:  |
|      |                               | إسماعيل راجي الفاروقي                             |
| ١٨٣  | معاذ خالد قدورة               | • منهاج الشريعة في تشريع الأحكام وأثره في توجيه   |
|      |                               | الاجتهاد فيما لا نـص فيـه. تأليـف: حسـان          |
|      |                               | عوض أبو عرقوب                                     |
| 190  | إيصال صالح الحوامدة           | عروض مختصرة                                       |
|      |                               | استكتاب                                           |
| ۲.۳  | المعهد العالمي للفكر الإسلامي | • التربية الفكرية في سياق النهوض الحضاري الإسلامي |

## كلمة التحرير

# الفكرُ المنهجيّ في التفكير والبحث والسلوك

هيئة التحرير

#### ما الفكر المنهجيّ؟

عندما يفكّر الإنسان وفق منهج، فإنَّ من المتوقع أن يحصل له فكرٌ منهجي. وبقدر سلامة المنهج تكون سلامة الفكر. وقد زوَّد الله سبحانه الإنسانَ بالأدوات اللازمة للنفكير السليم، وقد ذكر القرآن الكريم، مرات متعددة، هذه الأدوات والوظائف التي تؤديها؛ فالآذان وظيفتها السمع، والأعين وظيفتها البصر، والأفئدة وظيفتها العقل والفقه. وهي أدوات العلم والمعرفة، ومن دونما لا يستطيع الإنسان أن يعلم شيئاً: ﴿وَاللّهُ الْخَرَجَكُم مِنِّنَ بُطُونِ أُمِّهَا يَكُولًا تَعَلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمَع وَالْأَبْصَرَ وَالْلَافَقِدَه لَعَلَمُ مَن صحة ما يَرى بتكرار الملاحظة يشكرُون في (النحل: ٧٨). والله سبحانه يطلب من الإنسان أن يتثبّت من صحة ما يرى بتكرار الملاحظة يسمع؛ فليس كلُّ ما يُروى صحيحاً، وأن يتثبت من صحة ما يَرى بتكرار الملاحظة والتجربة، وأن يتتبّع الدليل ويحاكم المقولات بالعقل والمنطق السليم، حتى لا تسوقه الأوهام والظنون والأباطيل بعيداً عن منهج الله. ومَثَلُ الإنسان الذي لا يستعمل هذه الأدوات لوظائفها كمثل الأنعام، بل هو أضلُ. وسوف يسأل الله الإنسان عن استعماله السليم لهذه الأدوات، وسوف تشهد هذه الأدوات للإنسان أو عليه، على أساس منهج السعماله لها وغرضه من استعماله الله الم وغرضه من استعمالها.

فكلُّ العلوم تحتاج في بنائها واختبارها وتوظيفها إلى منهج. والفكر المنهجيُّ يميز بين مستويات المناهج، وأنواعها، ودرجة توظيفها لأدوات بناء العلم واختباره وتوظيفه؛ فتمَّة مناهج عامة لكل العلوم، ومناهج خاصة بكل علم دون غيره. واختيارُ المنهج المناسب للغرض المناسب هو من الحكمة التي أرسل الله الرسل ليعلِّمُوها الناس. فقد منَّ الله سبحانه على رسوله صلّى الله عليه وسلّم أنَّه أنزل عليه الكتاب والحكمة ﴿وَأَنزَلَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْهُ وَكَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ (النساء: ١١٣).

والحكمة هناكما يقول السعديُّ في تفسيره: "معرفة أسرار الشريعة الزائدة على معرفة أحكامها، وتنزيل الأشياء منازلها وترتيبُ كل شيء بحسبه." كذلك منّ الله على المؤمنين ببعث الرسول الذي يعلِّمهم الكتاب والحكمة: ﴿لَقَدْمَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْبَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْعَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيَنُزَكِيهِمْ وَيُعُلِّمُهُمُ اللهِ عَتَبَواللهِ مَن الله عمران: ١٦٤)

ومن الحكمة اكتسابُ العلم بمناهجه المناسبة له، وفهمُ عناصره وموضوعاته، والتبحُّرُ فيه بأدواته، وإتقائه في تفاصيله ومستوياته، وتوظيفُه في إصلاح النفس وإصلاح الحياة وعمران الأرض. ومن الحكمة فهمُ الأمور على حقيقتها، ووضعُها في موضعها، ولا يكون ذلك إلا وَفق المنهج الذي يناسب كلاً منها.

ويمكننا أن نتتبع تطبيقات الفكر المنهجيّ في تطوُّر العلوم المنقولة والمعقولة، فعند علماء الحديث فِكرٌ منهجيٌّ لقبول الرواية سنداً ومَتْناً، وعند علماء التفسير فِكرٌ منهجيٌّ في رصد لمعرفة دلالات الآيات وأحكامها ومقاصدها، وعند علماء الفلك فِكرٌ منهجيٌّ في رصد حركة الأجرام السماوية وفهم ظواهر الفصول وتعاقب الليل والنهار والكسوف والخسوف

السعدي، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: سعد بن فواز الصميل، الرياض: دار ابن الجوزي، ط ١، ٤٢٢ هـ، ص ٢٥٤.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> ابن عاشور، محمد الطاهر ابن عاشور. تفسير التحرير والتنوير، تونس: الدار التونسية للنشر، ١٩٨٤م، مج٦، ج١٤، ص٣٢٧.

وغيرها، باستعمال المراصد والحسابات، وعند علماء الطب فِكرٌ منهجيٌّ يدرس عوامل الإصابة بالمرض وطرق العلاج، باستقراء الحالات والتجريب في المواد والأدوات. وهكذا في كلِّ العلوم. ويمكننا أن نتتبع كذلك ممارسة العلماء قديماً وحديثاً للفِكر المنهجيّ.

ومع كلِّ ما يمكن أن يقال من تنويه بالمنهج والفكر المنهجيّ، فلا بد أن نقرر بصورة واضحة أنَّ الفكر المنهجي هو في نهاية المطاف فكرٌ بشريٌّ، تتفاوت فيه قدرات المفكرين والعلماء وتتنوَّعُ إبداعاتهم؛ ففي العلوم النقلية مناهج متنوعة في كلٍّ من التفسير والحديث والفقه، وغيرها من العلوم، حتى لو وجدنا بعض العناصر المنهجية المشتركة فيها. وفي العلوم العقلية كذلك مناهج متعددة، ونرى الاختلاف والتعدد أكثر وضوحاً في العلوم الاجتماعية والإنسانية، كما في علم الاجتماع وعلم النفس مثلاً. وعلى الرغم من أنَّ العلوم الطبيعية والتطبيقية تشترك في اعتماد المنهج التجريبي في الأساس، فإنَّ تطبيقات العلوم المنهج تتفاوت كثيراً في تصميم مواقف الضبط التجريبي، وكثيرٌ من البحوث التجريبية واجهت نقداً شديداً وتشكيكاً بنتائجها، وكثير من الممارسات العملية المبنية على هذه المناهج قد تبين الخطأ فيها.

لكنَّ وصف الفكر المنهجي بأنَّه جهدٌ بشريٌّ يخضع للخطأ والصواب لا يقلِّل من ضرورته وأهميته، وإنَّما يلفت الانتباه إلى عدد من المسائل منها:

- أنَّ التعدد والاختلاف في الفكر المنهجي يعد أحياناً من ظواهر التنوع المحمود الذي يتناول الظاهرة من زوايا مختلفة ويجعلها أكثر وضوحاً.
- أنَّ الإنسان بحاجة إلى مواصلة الاجتهاد والتجديد لترقية الفكر البشري وتطويره سعياً للاقتراب مما نَظنُه أكثرَ صواباً، والتخلصِ مما اكتشفناه من القصور والخطأ.
- أنَّ طبيعة الأسئلة والمشكلات التي تكون موضوعاً للبحث تكون عاملاً مهمّاً في اختيار المنهج المناصر المنهجيَّة التي اختيار المنهج المناصر المنهجيَّة التي التي المناهج.

#### الفكرُ المنهجيُّ في البحث العلمي

العالم المعاصر هو عالم المعرفة الذي تريد كثير من الشعوب أن تعيشه، حتَّى تكون مجتمعاتُها مجتمعات معرفة. والمهم في المعرفة أولاً إنتاجها، واختبارها، ثم توظيفها برُشْد وحكمة، وكلُّ ذلك فِكرٌ منهجيُّ.

وإنتاج المعرفة يتم أساساً عن طريق البحث العلمي. وقد عَرفتْ مناهجُ البحث العلمي من الأساليب والأدوات والإجراءت الفنية، ما أصبح مادةً دراسيةً في مؤسسات التعليم في مراحله المختلفة، وما امتلأت به كتب مناهج البحث المتداولة بجميع اللغات. ولكنَّ المهمَّ هو وضع هذه المناهج ضمن خريطة فكرية مناسبة، تبدأ حدودُها الزمنية قبل البدء بالبحث، (ما قبل المنهج)، وتتواصل عناصرُها مع خطوات البحث حتى انتهائه؛ بل إنَّ حدودها لا تنتهي إلا ببداية بحثٍ جديد، وبهذا تنمو المعرفة وتتطوَّر عن طريق تواصل البحث العملي في المجالات العلمية والمعرفية، ومع تطور الخبرات وتوالي الأجيال.

فهل ثمَّة جديدٌ في منهجية البحث مختلف عمَّا عرفته مناهج البحث من هذه الأساليب والأدوات والإجراءات؟

من المفيد أن نحتبر ما قد يكون جديداً في "الفكرِ المنهجيِّ" الذي يضع هذه المناهج في موضعها المناسب على مستويات محتلفة، وقد حدّدنا في كلمة تحرير العدد السابق (٩٢) ستَّةً من هذه المستويات: الباحث؛ والمؤسسة، والتخصص، والمجتمع، والأمة، والإنسانية، وأشرنا إلى أن الباحث المسلم يوازن بين حاجة هذه المستويات ومتطلباتها التي ربَّما تتزاحم، فيحاول استيعابها بقدر استطاعته، ثم يتجاوز إنجازه في عمله الدنيوي هذا سعياً إلى أجر الآخرة.

وإذا كانت مناهج البحث قد وصلت إلى قدر من الاستقرار، مع تطوُّرٍ محدود في الأساليب والأدوات والإجراءات، يشهد لهذا الاستقرار والتطوُّر المحدود إعادة استعمال كثير من مؤلفات مناهج البحث وطباعتها مرات عديدة عبر عقود زمنية متتالية، فإنَّ الفكرَ المنهجيَّ لا يعرف الثبات والاستقرار، وإثمّا يتغيَّر ويتطوَّر، ويعكس في ذلك حالة الباحث، وحالة العلم، وحالة المجتمع، وأتى لهذه الثلاثة أن تثبت على حال؟!

في الجامعات أساتذة يمارسون البحث من أجل الترقيات العلمية، وتتيح لهم جامعاتهم تفرّغاً علمياً، ليس لشيء غير اكتساب جديد من المعرفة عن طريق البحث، وفي الجامعات طلبة يحصلون على درجات علمية عليا، ليس إلا عن طريق البحث.

وفي معظم الوزارات والمؤسسات أقسام ودوائر متخصصة للبحث في مجالات اهتمام هذه الوزارات والمؤسسات.

وفي معظم المجتمعات مؤسسات بحثية متخصّصة ليس لها عمل إلَّا البحث.

ويقاس تقدم الدول بنسبة ما تنفقه من موازناتها على البحث العلمي.

وفي كل مجال من مجالات المعرفة البشرية متَّسعٌ للنموِّ والتطوُّرِ عن طريق البحث، فشمة بحث علمي في الطب، والفيزياء، والبيئة، والاقتصاد، والتربية، واللغة، ومقاصد الشريعة، وفقه المواطنة ... وهكذا في كل العلوم الرئيسية وفروعها.

وتستطيع أن تتحدَّث باستفاضةٍ وإسهاب عن المجلات العلمية المتخصصة في نشر البحوث، والجوائز العلمية التي تُمنح للبحوث المتميزة في بعض المجالات، على المستويات المحلية والإقليمية والعالمية. والمؤتمرات التي تنظَّم لعرض نتائج البحوث يصعب حصرها.

ونسمع في كل يوم عن مكتشفات وصناعات وتقانات جديدة في مجالات الطب والفلك والاتصال والتواصل، وسائر مجالات الحياة، وكلُّها كما هو معروف نتائج لبحوث علمية متواصلة.

ومع كلِّ ذلك فإنَّنا لا ننسى كم من البحوث العلمية تبيَّن أنَّمًا مسروقة، أو أنَّ نتائجها مزوَّرة، أو أنَّ بياناتها نُظِّمت وحلِّلت (وطُبِحَتْ) للوصول إلى نتائج محدَّدَةٍ تخدم أغراضاً سياسيةً أو تجارية أو حتى أيديولوجية-فكرية!

وكم من البحوث المُتْقَنة، أجراها أساتذةٌ أو طلبة دراسات عليا في الجامعات، ليس لها قِيمة نظرية أو عملية! وكم من البحوث التي لا تتصف بشيءٍ من الإتقان حصل أصحابها على الترقيات والدرجات!

وهذا الذي نتحدَّث عنه لا يقتصر على مجتمع دون آخر، فلا يخلو مجتمعٌ من مجتمعات العالم من شيءٍ من هذا أو ذلك، ولكن بدرجاتٍ متفاوتة؛ إذ يُعدُّ الخلل في

البحوث فضائح عابرة للمجتمعات، ومن الإنصاف أن نستدرك فنقول إنَّ ممَّا يُقلِّل من شأن هذه الفضائح وغيرها من المشكلات المشار إليها كثرة البحوث الجادَّة والمفيدة، والتقدُّمُ الذي تحقِّقه بعض المجتمعات عن طريق هذه البحوث الجادّة. بينما يُعدُّ الضعف والخلل في إجراء البحوث أو توظيف نتائجها الشأنَ الغالب في مجتمعات أخرى، يؤكِّده التخلُّف والفساد في هذه المجتمعات الأخرى.

وقد نظمت لقاءات ومؤتمرات كثيرة عن واقع البحث العلميّ في البلاد العربية، أشارت نتائجها في كثير من الأحيان إلى تدنّى مستوى الاهتمام بالبحث في هذه البلاد، وانخفاض الموازنات المالية المخصصة للإنفاق على البحث العلمي، والمشاركون في أيّ لقاءٍ من هذا النوع يتفاعلون مع القضايا المعروضة للبحث والمناقشة، وكلٌّ منهم ينطلق مما يعرفه عن البحث العلمي في بلده ومؤسسته. ومع أنَّنا نقرِّر دائماً أنَّ علا جَ أيِّ مشكلة يتحدَّد في ضوء التشخيص الصحيح للمشكلة، لكنَّنا في معظم الأحيان نستهلك الوقت والجهد في اللقاءات والمناقشات العلمية في وصف المشكلات وتشخيصها، ولا نعطى للعلاج إلا القليل!

# مفاهيم المنهج في التفكير والبحث والسلوك

مفاهيم المنهج والمنهجيَّة والبحث والدراسة ليست مفاهيم لغويةً وفنِّيَّة وحسب، وإنَّما هي مفاهيم فكرية عميقة ترتبط برؤيتنا إلى العالم ووظيفتنا فيه. فإذا كانت رؤية العالم تُحدِّد العناصرَ المكوِّنة لنظام الاعتقاد ونظام القيم ونظام المعرفة، وما بين هذه النظم وعناصرها من علاقات، وإذا كان النظامُ المعرفيُّ يحدِّدُ للإنسان مفهومَ المعرفةِ التي يكتسبها البشر وبنْيَتَها وأنواعَها، ومصادرَ استمدادها، وأساليبَ اكتسابَها، فإنَّه يحتاج إلى إطارٍ مرجعيّ لكلِّ ذلك، وهو ما نُسميه "منهجية التكامل المعرفي" لتفكير الإنسان المسلم، وعمليات بحثه وأنماط سلوكه. ومنهجية التكامل المعرفي هذه ليست شيئاً طارئاً في الإنسان المسلم، وليست أمراً مُستحدَثاً، فنحن نفهمها بالاعتماد على النقل الصحيح، والعقل الصريح، والطبائع الفطرية، والوقائع الموضوعية. "

ملكاوي، فتحى حسن. منهجية التكامل المعرفي: مقدمات في المنهجية الإسلامية. عمان، الأردن: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط٢، ٢٠١٦م، انظر بوجه خاص المخطط ص١٩.

وترتبط مفاهيم المنهج والمنهاج والنهج بحركة الإنسان وتعامله مع الأشياء والأحداث والظواهر، وهي حركة واعية تبدأ وتسير في اتّيجاه، لتنتهي إلى نتيجة، وفيها النجاح أو الفشل، وفيها الهدى أو الضلال. ومع أنَّ القرآن الكريم قد ذكر المنهاج —بحذا اللفظ مرةً واحدةً، فقد جاء معنى المنهاج في القرآن الكريم في ألفاظ متعددة، فالمنهاج هو السبيل، والطريق الواضح الموصل إلى المورد، والسُّنَّةُ المتبعة، والصِّراطُ المستقيم، وهو الحق المبين الذي يميز بين الهدى والضلال، فمن كان على المنهاج فهو على هدى وبصيرة، ومن تنكَّبه فهو في الضلالة والعَمَى.

• فالمنهج في الأساس منهج في التفكير، قبل أن يكون أيَّ شيءٍ آخر، فليس ثمَّة سَعْي بشري لا يسبقه ويرافقه تفكير، وفق منهج معيَّن. والفِكْرُ والتَّفكيرُ والتَّفكُرُ عمليات عقلية تختصُّ بالنوع الإنساني، وتميّزه عن الكائنات الأخرى، ويتمُّ في هذه العمليات تذكُّر ما سبق من نتائج هذه العمليات لبناء نتائج جديدة، وفيها تدبُّرُ ما يُبنى على هذه النتائج من أعمال وممارسات، من أجل أن يتصور الإنسان مآلاتها في العاجل والآجل. والتَّفكِيرُ والتَّفكُرُ والتَّفاكُرُ يقع من الناس مثنى وفرادي، تشاوراً بين اثنين، وتفكيراً مستقلاً فردياً، ﴿ فُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُرُ والتَّفكُرُ والتَدبُّرُ والتَدكُّرُ وفق منهج سليم شورى في الجماعة من الناس. وعمليات التفكير والتفكُّر والتدبُّر والتذكُّر وفق منهج سليم تُخرِجُ الإنسان من التبعية والإمَّعِيَّة وثقافة القطيع والانقياد الأعمى، وتُعين على الاجتهاد والإبداع والتجديد، فيكون الاكتشاف والنموِّ والتطوُّر والتقدُّم.

وتتنوَّع مناهج التفكير وتتعدَّد ضمن فئات ومعايير مختلفة، فمنه: التفكير البدهِيُّ والمنطقيّ، والسطحيّ والعميق، ومنه: التفكير السببيّ والمقاصديّ، ومنه: التفكير الاستشرافيّ المستقبليّ، ومنه: التفكير الناقد والتفكير الإبداعيّ، وهكذا. ولو تأملنا نصوص القرآن الكريم والسنة النبويَّة فإننا سنجد شواهد وأمثلةً على هذه الأنواع.

• والمنهج هو منهج في البحث، يسبقه ويرافقه التفكير؛ وَفْقَ طرق وإجراءات وأخلاقيات توافقت عليها الجماعة العلمية في كلِّ تخصُّص، وللباحث المسلم فيها نصيبُه

<sup>ُ</sup> وذلك قوله تعالى: ﴿وَأَنْرَلْنَا ٓ الْبَكَ ٱلْكِتَابَ بِٱلْحَقِّ مُصَدَقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهُ فَاحْكُر بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ وَلاَ تَتَّغَ أَهْوَآهُمُ مَمَّاجَاءَكُ مِنَ ٱلْحَقَّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَةً وَمِنْهَا جَا﴾ (المائدة: ٤٨)

من التوظيف والاستثمار، وله، وعليه الإسهام في التطوير والتميّز والإبداع. والبحثُ فعلٌ بشريٌّ يتحدّد في ضوء عِلْم، ويحتاج بذل جهد، ويبتغي الوصول إلى هدف. فهو جهدٌ عقليٌّ وعمليٌّ هادفٌّ، وفق منهج مناسب، لتحصيل علم ومعرفة موثوقة، للإجابة عن سؤالٍ أو حل مشكلة، أو تطوير ممارسة. والعمل البحثي يقوم به الفرد، والمؤسسة، والمجتمع.

ونُميّز في مناهج البحث بين فئات مختلفة، وفق معايير تصنيف هذه المناهج، فثمَّة مناهج بحثٍ تاريخية ووصفية وتجريبية وفق معيار الزمن، ومناهج بحثٍ كميَّة وكيفيَّة وفق معيار نوع البيانات، ومناهج بحث نظريَّة وتطبيقية وفق معيار الهدف، وهكذا.

• والمنهج هو كذلك منهج في السلوك والممارسة والعمل، عندما يتجاوز هذا العمل العادة المستحكمة في سلوك الإنسان، هذه العادة التي تجعل الإنسان أحياناً يمارس العمل دون وعي. فالمنهج يقوِّم سلوكَ الإنسانِ وممارسته لأعماله حين يكون ذلك على هُدَيَّ وبصيرة، وحين يستقيم تفكيره في هدف العمل وطريقته، وحين يوظِّف ما هو متاح من معرفة موثَّقة قاد إليها البحث الجادُّ.

ممارسة العمل وفق منهج يستدعي من الإنسان إرادته لهذه الممارسة، وذاكرته عن متطلبات ذلك العمل، ويبقى عقله متنبِّهاً لضمان نتيجته المرجوَّة. أما العادة المستحكمة فتأخذ صاحبها في عمل لا تتحكم فيه الذاكرة والإرادة والمراقبة العقلية.

وممارسة العمل وفق منهج يدفع عن الإنسان حالات الانفعال التي يصل فيها حبُّ العملِ أو كراهيته إلى حالة من القلق النفسيّ، يُسْقِطُ فيها الإنسانُ بعضَ القواعد الأساسية في العمل نسياناً أو قصداً.

أجل! أمَّتُنا اليوم أحوج ما تكون إلى الوعي على المنهج، وبناء فكرها المنهجي وممارسته في التفكير وفي البحث في السلوك.

وبالله التوفيق.

#### بحوث ودراسات

#### عناصر القاعدة الشرعية

# صباح محمد البرزنجي\*

#### الملخص

يتناول هذا البحث مصطلح "القاعدة الشرعية" بوصفه مرادفاً للقاعدة القانونية، على أساس أن القاعدة القانونية ثُقِل قاعدة عامة مجردة، غايتها تنظيم الحياة الاجتماعية بأبعادها المختلفة، وكذا القاعدة الشرعية التي تتحرى الغاية نفسها، مع وجود فارقين جوهريين؛ أولهما أن القاعدة القانونية هي وضع بشري خاص يتم بإجراءات تشريعية محدَّدة، والقاعدة الشرعية هي نص من الوحي، أو استنباط من الوحي، وثانيهما أن القاعدة القانونية تختص بعلاقات الناس ومعاملاتهم العملية، والقاعدة الشرعية تضيف إلى ذلك علاقة الإنسان بربه.

والقاعدة الشرعية قضيةٌ كليةٌ تنطبق على جزئياتها، أو مفهوم كلي ينطبق على أفراده. وكل قاعدة شرعية تتضمَّن ثلاثة عناصر: الفرضية، والحكم، والنسبة الواقعية بينهما، وتتصف بالعقلانية والانسجام مع الفطرة السليمة.

الكلمات المفتاحية: القاعدة الشرعية، القاعدة القانونية، أنواع القاعدة، عناصر القاعدة.

#### Components of Shari'ah Rule

#### Abstract

This paper deals with the term Islamic Shari'ah rule as synonymous with legal rule. The legal rule is a general and abstract rule with the purpose of regulating the social life in its diverse dimensions. The Islamic Shari'ah rule has the same purpose, with two fundamental differences. Firstly the legal rule is a special human decision that is carried out by specific legislative procedures while the Shari'ah rule is a text of revelation or deduction from revelation. Secondly, the legal rule is concerned with the relations among people and their practical transactions, while the Shari'ah rule adds to that the relationship between people and their God.

The Shari'ah rule is a general case that applies to its specifics, or a holistic concept that applies to its elements. Each Shari'ah rule has three components: hypothesis, judgment, and real relation between them. This rule is characterized by rationality and harmony with natural extent, *fitra*.

**Keywords**: Shari'ah rule; Legal rule; Types of rule; Components of rule.

<sup>ً</sup> أستاذ الشريعة الإسلامية المشارك، جامعة السليمانية، كردستان- العراق. البريد الإلكتروني: smnbarzngi@yahoo.com

تم تسلم البحث بتاريخ ٢٠١٧/٨/٢٥م، وقُبل للنشر بتاريخ ٢٠١٧/١٢/٢م.

#### مقدمة:

يُعَدُّ الفقه الإسلامي علماً قائماً على أسس وقواعد محكمة مستنبطة من استقراء النصوص ودلالاتما، ولا غرو في ذلك؛ فإن النصوص المتعلقة بالعبادات والمعاملات هي نصوص محددة ومتناهية، لكنها تستوعب بكلياتها وفضاءاتها جزئيات الزمان والمكان والأشخاص. ولهذا تُعَدُّ أحكام الفقه الاسلامي قواعد شرعية عامة تتنوع بحسب دورها في البناء الفقهي الاجتهادي. وهذه القواعد تُسمّى شرعية لأنها مأخوذة من الشرع الحنيف، مثلما يُطلَق مُسمّى "القاعدة القانونية" على القواعد المستمدة من القانون الوضعي.

واخترنا هذا العنوان للكتابة فيه سيراً على خطى بحث قانوني لأحد أساتذة القانون، وهو محمد سليمان الأحمد أستاذ القانون المديي في الجامعات العراقية، في بحث نشره في مجلة "الرافدين للحقوق"، وحمل عنوان "عناصر القاعدة القانونية: الفرضية، والحكم"، فوجدنا أن عناصر الحكم لا تنحصر في هذين العنصرين، وإنما تتعداهما إلى عنصر ثالث أهم هو النسبة بينهما؛ أي الصلة الواقعية بين الفرضية القانونية والحكم القانوني.

وقد هدانا إلى هذا الاستنتاج ما حقَّقه المناطقة المسلمون في كتبهم بخصوص القضايا؛ فمنهم مَن ثلُّث أركان القضية، ومنهم مَن ربَّعها (الموضوع، والمحمول، والنَّسبة بينهما، والحكم بوقوع النّسبة أو عدم وقوعها). ثم وجدنا لدى الفيلسوف الألماني عمانوئيل كانط أن القضايا التحليلية هي من جملة القضايا التي تستنتج بتحليل موضوعاتها؛ ما يعني أن الوقوف على صفات الموضوع وخصائصه يتطلب الحكم عليه قيمياً ومعيارياً.

وقد شجَّعنا على المُضي قُدُماً أن ما لدينا من كتب القواعد الفقهية لم يتطرَّق إلى هذا التحليل، ولم يربط هذه القواعد بعلم المنطق، ولا سيما أن هذا الربط يُحكِم الصلة بين أصول الفقه (الجانب التطبيقي، والجانب الاجتماعي للشريعة الإسلامية)، ويُضفي على القاعدة الشرعية بمعناها العام القوة الاستدلالية المبتغاة في مجال التشريع الإنساني.

وهناك دراسات سابقة لامست موضوع الدراسة؛ فمن كتب القواعد الفقهية في والأصولية والمنطقية المهمة التي تناولت هذا الجانب بوجه عام: القواعد الفقهية في المذاهب المختلفة من أمثال "الأشباه والنظائر" للسيوطي وابن نجيم، و"القواعد الفقهية" لابن رجب، و"الفروق" للقرافي. ومن الكتب الحديثة في هذا السياق: "شرح القواعد الفقهية" لأحمد الزرقا، و"القواعد الفقهية" ليعقوب الباحسين.

وثمّة بحث لمحمد جابر الألفي عنوانه "محاولات تقنين أحكام الفقه الإسلامي"، وبحث آخر لمحمد سليمان الأحمد يحمل عنوان "عناصر القاعدة القانونية: الفرضية، والحكم"، فضلاً عن كتابات مصطفى إبراهيم الزلمي "المنطق القانوني في التصورات: نظرية الالتزام في ضوء المنطق والفلسفة" التي تُعَدُّ في جوهرها محاولات للاقتراب من نظرية فقهية قانونية معيارية متكاملة قائمة على التحليل والتعليل والتدليل، وهو ما حاولنا التوصُّل إليه من خلال إعمال النظر العقلي والتحليلي في معطيات الأحكام الشرعية ضمن أبواب من نلفقه.

وتتمحور مشكلة البحث في محاولة الإجابة عن سؤالين أساسيين، هما: ما العناصر المُكوّنة للقاعدة الشرعية? ما سرُّ التطابق بين القاعدتين الشرعية والقانونية؟

ويقوم البحث على افتراض أن عناصر القاعدة الشرعية هي -من حيث المجموعالعناصر نفسها المتوافرة في القاعدة القانونية، مع وجود اختلافات في المصدر، وقوة في
الإلزام والقدسية والسمو، وأن مجال القاعدة الشرعية هو أعمم من مجال القاعدة القانونية،
وأن سرَّ التطابق بينهما يكمن في ما يملكانه من إبداع العقل الاجتهادي البشري؛ سواء
أكان مستلهماً من نصوص الشارع كما هو الحال في القاعدة الشرعية، أم من نتاج تطور
العقل البشري عبر تجاوز مراحل تاريخية متعددة مختلفة.

يتألَّف البحث من مقدمة، ومبحث تمهيدي يتضمَّن تعريف العنصر، وتعريف القاعدة وذكر أنواعها، ومبحثين متواليين؛ أولهما للتعريف بالقاعدة الشرعية وأنواعها، وثانيهما لبحث عناصر القاعدة الشرعية. وقد أردفناهما بخاتمة للاستنتاجات والمقترحات.

## أولاً: في بيان معنى العنصر والقاعدة وأنواعها:

## ١. العنصر لغةً واصطلاحاً:

جاء العنصر في اللغة لمعانٍ عدَّة، هي: الأصل، والحسب، والهمّة، والحاجة، والهيولي، والمادة، والجسم البسيط. \

أمّا اصطلاحاً فيُطلَق على الجسم البسيط والأصل المادي للأشياء، ويرى الفلاسفة الأوائل أنه الأصل الذي تتألّف منه الأجسام مختلفة الطباع، وهو أربعة الأرض، والماء، والنار، والهواء. وفي الكيمياء، يُعرّف العنصر بأنه مادة أولية لا يمكن تحليلها كيميائياً إلى ما هو أبسط منها. فإذا أُطلِق اللفظ كان المراد به الركن المادي اللازم لوجود الشيء المادي أو المعنوي، في حال كان الشيء معنوياً واعتبارياً.

## ٢. القاعدة لغةً واصطلاحاً:

۱ انظر :

<sup>-</sup> البستاني، فؤاد أفرام. منجد الطلاب، بيروت: مؤسسة المشرق ط٤٢، ٩٨٦ ام، ص٥٠١.

<sup>-</sup> مجمع اللغة العربية بالقاهرة. **المعجم الوسيط**، تخريج: إبراهيم مصطفى وآخرون، إسطنبول: طبعة دار الدعوة، ١٩٨٩م، ص ٦٣١.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> الجرجاني، الشريف علي بن محمد. ا**لتعريفات**، إسطنبول: طبعة القسطنطينية، ٣٠٠٠هـ، ص١٠٥.

<sup>&</sup>quot; مجمع اللغة العربية بالقاهرة، المعجم الوسيط، مرجع سابق، ص ٦٣١.

<sup>·</sup> التاء فيها للتأنيث، أو الوحدة، أو المبالغة.

<sup>°</sup> مجمع اللغة العربية بالقاهرة، المعجم الوسيط، مرجع سابق، ص٧٤٨.

٦ المرجع السابق، ص٧٤٨.

حتى يمكن البناء عليه، فتكون القاعدة بمعنى الجزء المستقر المستحكم من البناء الذي تتم أركان البناء عليه، وإمّا لأنه ارتُكِب في الكلمة مجاز لغوي، فاستُعمِل اسم الفاعل بمعنى السم المفعول؛ أي القاعدة بمعنى المقعود عليه، نظير قوله تعالى: ﴿فِيعِيشَةِرَّاضِيَةِ﴾ (الحاقة: ٢١)؛ أي مَرْضِية.

أمّا في الاصطلاح فيوجد للقاعدة تعريفات متعددة؛ فقد عرّفها الجرجاني بأنها "قضية كُليّة منطبقة على جميع جزئياتها." وقد سُجِيت القضية الكلية بالقاعدة لاشتمالها بالقوة على أحكام جزئية تكون فروعاً لها. وقال التهانوي إن "القاعدة أمر كلي منطبق على جميع جزئياته عند تعرّف أحكامها منه. " أوهي عنده تُرادِف الأصل والقانون. وقد وصفها مصطفى الزرقا بأنها أصول كلية في نصوص موجزة دستورية تتضمّن أحكاما تشريعية عامة في الحوادث التي تدخل تحت موضوعها. أوذكر الحموي في شرحه كتاب "الأشباه والنظائر "لابن نجيم أن القاعدة عند الفقهاء هي حكم أكثري لا كُلّي؛ ' أي حكم ينطبق على أكثر جزئياته، ولا يلغي كُليّة القاعدة، بقدر ما يعني وجود استثناء لكل قاعدة. فالأولى ملاحظة وصف الكُليّة في تعريفها، كما هو متعارف عليه.

إذن، فالقاعدة تعني وجود قضية ذات موضوع كُلّي، بحيث يمكن تطبيق الحكم الوارد فيها على الجزئيات المندرجة تحت موضوعها. ولمّا كان الفاعل مرفوعاً -بحسب النحاة فإن موضوع القضية هو كل اسم يُسنَد إليه الفعل في الجملة، وحكمه الإعراب بالرفع؛ أي إذا ورد في أيّ جملة فاعلٌ ما، فإنه يجب أن يكون مرفوعاً، لا منصوباً أو مجروراً. وهذا الحكم يشمل الفاعل الصريح، مثل الفاعل في قولنا: جاء زيد. وهو لا يشمل الفاعل غير الصريح، مثل المضاف إليه في قولنا: الحسن الوجه؛ إذ إنه فاعل معنوي لا لفظي. واستناداً إلى ما قاله أهل البلاغة من أن كل لفظ غريب يُخِلُّ بفصاحة الكلام، " فإن أيّ واستناداً إلى ما قاله أهل البلاغة من أن كل لفظ غريب يُخِلُّ بفصاحة الكلام، " فإن أيّ

۷ الجرجاني، **التعريفات**، مرجع سابق، ص۱۱۶.

<sup>^</sup> التهانوي، محمد علي. كشاف إصطلاحات العلوم والفنون، تحقيق: رفيق العجم وآخرون، لبنان: مكتبة لبنان، ط١، ١٩٩٦م، ج٢، ص٧٧٥.

<sup>&</sup>lt;sup>٩</sup> الزرقا، مصطفى أحمد. المدخل الفقهى العام، بيروت: دار الفكر، ط٩، د.ت، ج١، ص٢٣٤.

۱۰ الحموي، أحمد بن محمد. غمز عيون البصائر شرح الأشباه والنظائر، د.م: دار الطباعة العامرة، ١٣٥٧ه، ج١، ص٢٢.

١١ يُقصَد بغرابة اللفظ أن تكون الكلمة وحشية، غير ظاهرة المعنى، وغير مأنوسة الاستعمال. انظر:

نص أدبي يحوي لفظاً غريباً يُحتِّم على القارئ أن يُراجِع كتب اللغة لمعرفة معناه، يُحكِّم عليه بعدم الفصاحة، إلا في حال وُجِد مانع لهذا الحكم، مثل إيراد اللفظ الغريب لغرض علمي أو بلاغي معيَّن.

ومن الأمثلة الأُخرى على القاعدة، ما يقوله الفلاسفة والمناطقة من أن الذاتي لا يمكن أن يعلل. ١٦ فهذه قاعدة تنطبق على كل وصف ذاتي لازم للشيء؛ أي وصف لا ينفك عن موصوفه. فهذا الوصف لا يُسأَّل عن عِلَّته، بحيث لا يقال مثلاً: لماذا يكون الإنسان ناطقاً؟ أو: لماذا يتحرك الإنسان؟ لأن كلًّا من الناطقية والحركة أمر ملازم لطبيعة الإنسان ووجوده.

ومثال آخر، القاعدة الأصولية المشهورة: "الأمر إذا تجرَّد عن القرائن للوجوب." " " وهي تعني أن كل أمر وارد في النصوص الشرعية يقتضي إيجاب المأمور به على المكلّفين، إذا لم تكن ثمَّة قرينة صارفة عن معنى الإيجاب.

وهذه الأمثلة تُقرّب إلينا معنى القاعدة، وتُبيّن أن لها عنصرين أساسيين، هما:

- الموضوع الكلي، أو الحقيقة المفترض وجودها.
- المحمول على الموضوع بنحو من أنحاء الحمل.

ويتعيَّن إضافة عنصر ثالث إليهما، هو النسبة الواقعية بين الموضوع والمحمول، التي هي ملاك صدق النسبة الخبرية المدَّعاة بينهما في حال الصدق والمطابقة، وملاك عدم الصدق في غير هذا الحال.

#### ٣. أنواع القاعدة:

يمكن تقسيم القاعدة -بالنظر إلى المصدر الذي تؤخذ منه- إلى الأنواع الآتية وَفق دلالة العقل والاستقراء:

<sup>-</sup> التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر. المختصر شرح تلخيص المفتاح، طبعة مصورة بالأوفسيت، تعليق: عبد المتعال الصعيدي، د.ت، ص٦٦.

۱۲ الغزالي، أبو حامد محمد. **مقاصد الفلاسفة**، تحقيق: سليمان دنيا، مصر: دار المعارف، ١٩٦١م، ص٤٦.

١<sup>٣</sup> عبد الرحمن، فاضل عبد الواحد. **الأنموذج في أصول الفقه،** بغداد: مطبعة المعارف، ط١، ٩٦٩ م، ص١٧٧.

أ. القاعدة العقلية: هي قاعدة تُستنبَط من العقل السليم، وتشهد لها الفطرة البشرية السوية، التي يتَّفق العقلاء على صدقها وشمولها، بمَن فيهم علماء الشريعة. ويمكن التمثيل عليها بالقواعد المنطقية والفلسفية والكلامية التي لا يختلف فيها اثنان، مثل: قاعدة "النقيضان لا يجتمعان، ولا يرتفعان"، أوقاعدة "الكل أعظم من الجزء"، وقاعدة "الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد"، أوقاعدة "ما يتوقف النقل عليه لا يثبت إلا بالعقل"، أوقاعدة "ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب". أما علماً أن كل علم من العلوم يحوي قواعد وقضايا عقلية لا يمكن الاستغناء عنها.

ب. القاعدة الطبيعية أو الكونية: هي القاعدة التي يتوصَّل إليها العلماء، والتي تخص ظواهر الطبيعة والكون، ويُمثَّل عليها بقواعد الفيزياء والكيمياء والأحياء، مثل قاعدة: "إذا كان لدينا جسم متحرك، وتُرِك من دون أن تُؤثِّر فيه أيُّ قوة، فإنه سيظل متحركاً بسرعة منظَّمة في خط مستقيم". "ا وهي القاعدة التي درسها ماكسويل وَفقاً لقوانين نيوتن في الحركة.

ت. القاعدة الوضعية: هي قاعدة يمكن الاتِّفاق والتواضع عليها من جانب علماء العلوم الوضعية والإنسانية (في الفقه، والقانون، والسياسة، والاقتصاد، والاجتماع، والتربية، والأخلاق) لغرض التنظيم، والتهذيب، والتشريع، والتدين، وغير ذلك من الغايات الإنسانية النبيلة في المجتمع الوطني أو الدولي. والقاعدة الوضعية قد تكون شرعية، أو قانونية، أو سياسية، أو اقتصادية، أو اجتماعية، أو تربوية، أو أخلاقية، وذلك تبعاً لطبيعة موضوعاتما المختلفة.

۱۱ الكلنبوي، الشيخ إسماعيل بن مصطفى. البرهان، كركوك-بيروت: مكتبة أمير، دار ابن حزم، ط۱، ۲۰۱۷م، ص ۳۸۷.

۱ اليزدي، الملا عبد الله. الحاشية على تعذيب المنطق، تعليق: السيد مصطفى الدشتي، إيران: مؤسسة إسماعيليان، ط۲، ۱۹۸۶م، ص۲۰۶.

<sup>1&</sup>lt;sup>7</sup> الطباطبائي، السيد محمد حسين. **نماية الحكمة**، إيران: مؤسسة النشر الإسلامي، ٤٠٤ه، ص١٦٥.

۱۷ المهاجر، الشيخ عبد القادر السنندجي. تقريب المرام شرح تعذيب الكلام، القاهرة: مطبعة بولاق الأميرية، ۱۳۱۸ه، ص٢٢ه.

۱۸ زيدان، عبد الكريم. الوجيز في شرح القواعد الفقهية، بيروت: مؤسسة الرسالة، ط١، ٢٠٠١م، ص١٨١.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۹</sup> فيليب، فرانك. فلسفة العلم، ترجمة: علي علي ناصف، بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط١، ٣٨٣ م، ص٢١٣.

#### ثانياً: القاعدة الشرعية: تعريفها، وأنواعها

#### ١. تعريف القاعدة الشرعية:

القاعدة الشرعية هي تعبير حديث عن النص الشرعى المتضمِّن الحكم الشرعي، تناغماً مع مصطلح "القاعدة القانونية"، و تأسِّياً بفقهاء شرعيين زاولوا مهنة التدريس في كليتي القانون والحقوق في الجامعات العربية. ` أولا مُشاحّة في الاصطلاح، وبخاصة أن الذين أطلقوه واستعملوه هم أناس متخصصون، عُرفوا بالحرص على العلم. وهذا يعني أن نتواضع على هذا المصطلح.

إذن، فالقاعدة الشرعية هي القضية الكلية المأخوذة من نصوص الشريعة الإسلامية، ١٦ التي تنطبق على تصرفات المكلَّفين والوقائع ذات الصلة بهم، والتي تتضمَّن أحكاماً تقريريةً وتقويميةً.

#### شرح التعريف:

 أ. القضية: هي الجملة الخبرية التي تحكي عن الواقع باعتبار اللفظ، وهي أيضاً مجموع المحكوم عليه، والمحكوم به، والنسبة التامة الخبرية التي هي وقوع النسبة، أو عدم وقوعها باعتبار المعنى. وبعبارة أُخرى، فإن القضية هي قول ملفوظ أو معقول يصح أن يقال لقائله إنه صادق أو كاذب. ٢٢ والقضية قد تكون حملية إذا حُكِم فيها بوقوع النسبة كما في القضية الموجبة، أو بعدم وقوعها كما في القضية السالبة، ٢٣ وقد تكون شرطية إذا حُكِم بتعليق وقوع النسبة على وقوع نسبة أُخرى كما في القضية الشرطية

٢٠ منهم: مصطفى الزلمي، وحمد عبيد الكبيسي، ومحمد عباس السامرائي، في مؤلَّفهم المشترك: "المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية"، المُقرَّر في الجامعات العراقية لكليتي الشريعة والقانون.

٢١ هذا يعني أن النسبة في قولنا: "الشرعية" لوحظت من حيث أخذ الأحكام. فإذا كان الشرع هو نفس النسب التامة، وكذا الأحكام، فقد يردُ اعتراض مفاده لزوم اتحاد المأخوذ والمأخوذ منه. ويمكن تعليل ذلك بأن في العبارة مضافاً محذوفاً؛ أي المأخوذة من أدلة الشرع. انظر:

<sup>-</sup> البناني، عبد الرحمن بن جاد الله. حاشية على شرح جمع الجوامع، مصر: مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، د.ت، ج۱، ص۲۶.

۲۲ الكلنبوي، البرهان، مرجع سابق، ص٤٣ - ١٤٤.

٢٣ المرجع السابق، ص١٤٤.

المتصلة، أو بتعليق الوقوع على عدم وقوع الأُخرى كما في القضية الشرطية المنفصلة. ٢٠ وهذه الأمثلة الإيضاحية لكلّ منها:

- القضية الحملية الموجبة، مثل قولنا: البيع الربوي حرام.
- القضية الحملية السالبة، مثل قولنا: لا زكاة في الغنم المعلوفة.
- القضية الشرطية المتصلة، مثل قولنا: إذا قتل الإنسان ولده فإنه لا يقتص منه.
- القضية الشرطية المنفصلة، مثل قولنا: الواجب بالقتل العمد؛ إمّا القصاص، وإمّا الدية.

ب. الكُليّة: يُقصَد بذلك القضية التي حُكِم فيها على كل فرد من أفراد موضوعها، خلافاً للجزئية التي يُحكم فيها فقط على بعض الأفراد. ٢٠ علماً أن الكلية تتجه إلى الأفراد في القضايا الخملية، وإلى الأحوال في القضايا الشرطية. ٢٦

ت. المأخوذة من نصوص الشريعة الإسلامية: يُقصَد بذلك القضايا التي يمكن استنباطها من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية بإحدى طرق الدلالة المُبيَّنة في أُصول الفقه، وهي طرق منضبطة تندرج ضمن عنوان "المباحث اللفظية" التي تشمل ثلث مباحث علم الأصول تقريباً. فالنصوص الشرعية تتفاوت فيما بينها بحسب الدلالة، ومستوياتما في القطعية، والظنية، والوضوح، والخفاء.

ث. تنطبق على تصرفات المكلّفين والوقائع ذات الصلة بهم: النصوص الشرعية كثيرة، وهي تشمل جميع ما يهم الإنسان من أمور عقدية وخلقية وعملية. غير أن النصوص التي تؤخذ منها الأحكام والقضايا هي التي تُعنى بأفعال المكلّفين، وما يتصل بهم من مسؤوليات ووظائف في سير الحياة الشخصية والاجتماعية. وهذه النصوص محدّدة تقريباً عند الفقهاء الذين كتبوا عن آيات الأحكام وأحاديثها، وإن كان ممكناً أن يُستنبَط من كل نص ما يحتمل من أحكام، ولو على سبيل الإشارة والإيماء؛ وذلك أن

۲۶ المرجع السابق، ص۲۶.

۲۰ المرجع السابق، ص۱۶۳.

٢٦ المرجع السابق، ص٢٤٧.

للنص معاني محتملة في منطوقه ومفهومه، صراحةً أو ضمناً، بالدلالة اللفظية الواضحة، أو بالدلالة الالتزامية عقلاً.

ج. الأحكام التقريرية: هي الأحكام التي تسبغ على واقع الفعل أو الشيء صفته الواقعية التي يتصف بها، مثل قول: الصدق حسن والكذب قبيح، والمساواة بين أفراد المجتمع أمر جميل، ومساعدة الفقراء خير. فكلها قضايا مركوزة في الفطرة البشرية، ولا تحتاج إلى إثبات.

ح. الأحكام التقويمية: هي أحكام تُبيّن ما ينبغي أن يوصف به الفعل من صفات قيمية في ميزان العدل. ومن الأمثلة على ذلك النص الذي ورد في المادة (١٢١-١) من القانون المدين العراقي، والذي يفيد أنه "إذا غَرَّر أحد المتعاقدين بالآخر، وتحقَّق أن في العقد غبناً فاحشاً، كان العقد موقوفاً على إجازة العاقد المغبون. "٢٧ فكل عقد تضمَّن تغريراً هو موقوف، وهذه القضية تفترض عدم نفاذ العقد مرتباً على كل عقد مُتضمِّن غبناً فاحشاً؛ فالحكم بعدم النفاذ هو حكم تقويمي، والفارق بين الأحكام التقريرية والتقويمية هو أن الأُولي أحكام خبرية تُقرِّر ما هو واقع؛ أي إنها انعكاس لما هو واقع فعلاً، والثانية أحكام إنشائية تقترح واقعاً غير موجود فعلاً حتى يوجد مستقبلاً.

## ٢. أنواع القاعدة الشرعية:

#### أ. القاعدة الشرعية بحسب حقيقتها ووظيفتها:

القاعدة الشرعية هي كل قضية كُلية مأخوذة من الشرع. ودائرة الشرع واسعة سعة النصوص القرآنية والأحاديث النبوية، لكن القاعدة الشرعية المقصودة عند الإطلاق هي التي تتعلُّق بأفعال المكلُّفين، وهم الملزمون بأحكام الشريعة بحكم انتمائهم إلى الدين الإسلامي، والتزامهم بالشهادة ومقتضياتها. والقاعدة الشرعية بهذا المعنى -من حيث المبدأ- قد تكون أصولية نظرية تفيد المجتهد في عملية استنباط الحكم الشرعي، وقد تكون

۲۷ القانون المدني العراقي رقم ٤٠ لسنة ١٩٥١م وتعديلاته، ٢٠٠٦م، إعداد: صباح صادق الأنباري، ص٣٨.

فقهية يضبط بها الفقيه مسائل فقهية معيَّنة في باب أو أكثر من أبواب الفقه، وتُعِينه في الفتوى، وقد تكون عملية يخرج بها المكلَّف من شكِّه وحيرته في أوقات امتثاله للشرع. وعلى هذا، فالقاعدة الشرعية -بالنظر إلى طبيعتها- ثلاثة أنواع:

- القاعدة الأصولية: هي القاعدة التي تقع كبرى في الاستدلال الفقهي، مثل القاعدة الأصولية: "إذا تعارض المقتضي والمانع قُدِّم المانع." ٢٨
- القاعدة الفقهية: هي القاعدة التي تضبط مسائل متنوعة متفرقة في باب فقهي أو أكثر، مثل القاعدة المشهورة: "الأمور بمقاصدها." ٢٩ أ
- القاعدة العملية: هي القاعدة التي تُخرِج المكلَّف من حيرته وشكِّه بخصوص الحكم الشرعي، مثل قاعدتي الاحتياط والتخيير. ""

والفرق بين هذه الأنواع واضح من تعريفاتها، ووظائفها، ودورها في بناء الفقه والأحكام. وقد استقصى العلماء ذلك في أبحاثهم، ولا طائل في تفصيله هنا.

إذن، فالنسبة بين القاعدة الشرعية وكلٍّ من القاعدة الأصولية، والقاعدة الفقهية، والقاعدة الفقهية، والقاعدة العملية، هي نسبة العموم والخصوص المطلق؛ فكل قاعدة أصولية هي قاعدة شرعية، وكل قاعدة عملية هي قاعدة شرعية، وكل قاعدة عملية هي قاعدة شرعية، وليس العكس.

#### ب. القاعدة الشرعية بحسب طبيعتها ومجالها:

القاعدة الشرعية بهذا الاعتبار تكون إمّا قاعدة تكليفية تتضمَّن إلزام المكلَّف بما فيه كلفة من فعل أو ترك، وإمّا قاعدة وضعية تربط بين ظاهرتين بأحد المفاهيم الوضعية من السببية، والشرطية، والمانعية، والصحة، والبطلان. والقاعدة هنا تأتي مرادفة للحكم الذي تواضع عليه الأصوليون، والذي ينقسم إلى حكم تكليفي، وآخر وضعي.

۲۸ كامل، عمر عبد الله. **القواعد الفقهية الكبرى**، مصر: مكتبة التراث الإسلامي، ط١، ٢٠٠٦م، ص١٧٣.

۲۹ المرجع السابق، ص۸۲.

<sup>&</sup>quot; الاحتياط: هو الإتيان بجميع احتمالات الفعل المطلوب، مثل من يصلي الجمعة والظهر يوم الجمعة. والتخيير: هو وجود دليلين متكافئين يتعذَّر الجمع بينهما، مثل: المسافر الذي لا يضره صوم، والذي يُخيَّر بين الصوم والفطر.

أمّا الحكم التكليفي فهو أن يطلب الشارع فعل شيء، أو عدم فعله حتماً، أو على سبيل الأولوية، أو يخير بين الفعل والترك. وهذا يعني أن القاعدة الشرعية تُسمّى قاعدة تكليفية في حال تضمَّنت طلباً بنحو من الأنحاء؛ فإذا كان الطلب طلباً للفعل بصورة إلزامية بحيث لا يسع مخالفته، فإن القاعدة تكون قاعدة إيجاب، أو قاعدة وجوبية. وإذا كان طلباً للترك بصورة إلزامية وحتمية، فإن القاعدة تكون قاعدة تحريمية. وإذا كان طلباً للفعل على سبيل الأولوية، فإن القاعدة تكون قاعدة ندبية، أو استحبابية. أمّا إذا كان طلباً للترك على سبيل الأولوية فالقاعدة تكون قاعدة كراهة. وهكذا يرى جمهور الأصوليين أن القاعدة الشرعية التكليفية تنقسم إلى خمسة أنواع، هي: الإيجاب، والتحريم، والندب، والكراهة، والإباحة. "١

وأمّا الحكم الوضعي فهو أن يجعل الشارع الشيء سبباً، أو شرطاً، أو مانعاً، أو صحيحاً، أو فاسداً. وأنواعه هي: السببية، والشرطية، والمانعية، والصحة، والبطلان.

ومِن الأصوليين مَن أضاف إليها أنواعاً أُخرى، مثل: الأهلية، والملكية، والعلية، والحجية، والزوجية، والطهارة، والنجاسة، ٣٦ لكن الغالب أنها تندرج ضمن واحد من الأنواع الخمسة الآنف ذكرها.

#### ٣. الموازنة بين القاعدة الشرعية والقاعدة القانونية:

يَتبيَّن من الموازنة بين هاتين القاعدتين وجود تقارب كبير بينهما من حيث الشكل، والموضوع، والصياغة، وهو ما استرعى انتباه جَمّ غفير من الباحثين والمفكرين ورجال القانون في الشرق والغرب، فعَدُّوا الفقه الإسلامي نظاماً قانونياً متكاملاً يضارع أرقى الشرائع التي وصلت إليها الأمم قديماً وحديثاً. "٢

٣١ الحكم التكليفي عند فقهاء الأحناف هو: الفرض، والواجب، والمندوب، والحرام، والمكروه تحريماً، والمكروه تنزيهاً، والمباح. وهو عند متأخري الشافعية ستةٌ: الواجب، والمندوب، والحرام، والمكروه، وخلاف الأُولى، والمباح.

<sup>&</sup>lt;sup>٣٢</sup> فيض، على رضا. **مبادئ الفقه والأصول**، طهران: نشر جامعة طهران، ٣٧٨ اه، ص١١١.

٣٦ لتعرُّف محاولات تقنين أحكام الفقه الإسلامي، انظر:

<sup>-</sup> الألفي، محمد جابر. "محاولات تقنين أحكام الفقه الإسلامي"، مجلة كلية الشريعة والقانون بجامعة الإمارات العربية المتحدة، عدد خاص بأعمال ندوة "نحو ثقافة شرعية وقانونية موحدة" التي عقدتما كلية الشريعة والقانون في الفترة ٢٠-٢٢ مارس ٩٩٤ م، ص١١٢.

فمن حيث الشكل، تشترك القاعدتان في صفتي التجريد والعموم، وفي الهدف المُتمثِّل في تنظيم سلوك الأفراد في المجتمع، وفي ضرورة التزام الجميع بحما، وذلك بإيقاع العقوبة والجزاء على مَن يخالفهما. ""

ومن حيث الموضوع، فإن بين القاعدتين الشرعية والقانونية عموماً وخصوصاً بإطلاق؛ ما يعني أن موضوع القاعدة الشرعية أعمُّ من موضوع القاعدة القانونية، بسبب تناولها مسائل العبادات والأخلاق الباطنية والشخصية، وتضمُّنها عنصري الثواب (للمطيعين والملتزمين) والعقاب الأُخروي (للعاصين والمخالفين)؛ إذ لا تولي القاعدة القانونية عناية بهذه الأمور، وتَعُدُّها خارجة عن نطاقها، في حين تَعُدُّها الشريعة من صميم اختصاصاتها.

ومن حيث الصياغة، فهما تشتركان في وجوب أن يكون التقنين مُصاغاً صياغة دقيقة جداً، بحيث تكون القاعدة سهلة الفهم، ميسورة التطبيق، متّفقة مع مقتضيات العصر الاجتماعية، فيتولاه من الشرعيين والقانونيين أهل الاختصاص والخبرة والدراية بأحوال المجتمع وتقلُّباته العديدة ومصالحه المتنوعة، مراعين سمو التشريع الإسلامي بمصدريه الساميين (الكتاب، والسنّنة) اللذين بلغ أولهما حدَّ الإعجاز، وكان الثاني قريباً منه؛ فهو أقل عرضةً للتغيير والتبديل بحسب مطامح الحكام، خلافاً للقانون الوضعي الذي أهم خصائصه التبدُّل، والتغيُّر، والخضوع لمصالح السلطة. وتتكوَّن القاعدة القانونية من عنصرين؛ الأول: الواقعة الأصلية، أو الفرض، أو شروط التطبيق. والثاني: الحكم، أو الحل، أو المنطوق. وبالمثل، فإن القاعدة الفقهية تتكوَّن من عنصرين، هما: الفرضية، والحكم، مثل قولهم: إذا اجتمع المباشر والمتسبب فإن الحكم يضاف إلى المباشر. "تا فالفرض هنا هو اجتماع المباشر للفعل والمتسبب له، كأن يدل شخص آخر على مكان المال، أو يحرضه على قتل. والحكم هو أنه لا ضمان على الدالِّ والمحرض، بل على المال، والقاتل.

<sup>&</sup>lt;sup>۳٤</sup> المرجع السابق، ص۱۰۳-۱۱۱.

<sup>&</sup>lt;sup>٣٥</sup> زيدان، الوجيز في شرح القواعد الفقهية، مرجع سابق، ص١٥٢.

#### ثالثاً: عناصر القاعدة الشرعية

ذكرنا آنفاً أن القاعدة الشرعية قضية كُلّية، وهـذا يعني أن عناصرها هي عناصر القضية الكلية نفسها؛ أي نفس أجزائها. وقد بحث المناطقة المسلمون هذا الموضوع بحثاً مستفيضاً، وتوصَّلوا إلى أن أجزاء القضية ثلاثةٌ:

أ. المحكوم عليه: هو الموضوع في القضية الحملية، والمقدم في القضية الشرطية.

ب. المحكوم به: هو المحمول في القضية الحملية، والتالي في القضية الشرطية.

ت. النسبة التامة الخبرية: هي الوقوع في الموجب، واللاوقوع في السالب.

وتأسيساً على ذلك، فإن للقاعدة الشرعية ثلاثة عناصر، هي:

- المحكوم فيه: هو كل تصرف شرعي، وكل واقعة شرعية، للشارع الحكيم فيهما حكم، متلبساً بشخص تتوافر فيه شروط التكليف، أو له صلة بموضوع التكليف؛ وهو المحكوم عليه، والمحكوم به.
- الحكم: هو الحكم التكليفي بأقسامه المعلومة واعتباراته العديدة، أو الحكم الوضعي.
- النسبة الخبرية التامة بين الموضوع والمحمول: أي إن هذا الفعل المعيَّن الموصوف بأوصاف معلومة يقتضي أن يكون واجباً، أو حراماً، أو مندوباً، أو مكروهاً، أو مباحاً. ويمكن التعبير عن هذه النسبة بالملازمة بين الفعل وحكمه عقلاً كما عند أصحاب المذهب العقلي، أو شرعاً مثلما يرى أتباع المدرسة النقلية الأشعرية.

## ١. الفرض أو الفرضية (الحكوم فيه، والحكوم عليه):

يُقصَد بذلك مجموع المحكوم فيه، والمحكوم عليه. والأول هو ما تعلُّق به الحكم الشرعي من تصرفات ووقائع؛ من: أقوال وأفعال إرادية، وغير إرادية. ويُسمّى أيضاً متعلّق الحكم والمحكوم به. وبعبارة أُخرى، فهو مجموع الموضوعات للأحكام الشرعية التي هي محمولات ومعقولات ثانوية. ٣٦

٢٦ المعقولات الثانوية: هي الكليات التي لا وجود لها إلا في الذهن، مثل مفهوم الكلي العارض للماهيات. انظر:

فموضوع الوجوب في القاعدة الشرعية "الصلاة واجبة" هو الصلاة. ويمكن صياغة هذه القاعدة على النحو الآتي: إذا بلغ الإنسان حدَّ التكليف، فإن الواجب عليه أن يصلي. والملاحَظ أن هذا الحكم بإيجاب الصلاة ثابت على فرض أن الشخص مكلَّف. أمّا في القاعدة الشرعية "الصوم في السفر مكروه لغير القادر عليه" فإن الصوم هو موضوع الكراهة. ويمكن صياغة هذه القاعدة بالقضية الشرطية على النحو الآتي: إذا كان الشخص مسافراً ولم يقدر على الصوم، فإن صومه مكروه؛ أي تركه أولى لإفضائه إلى المشقة أو الهلاك المحتمل.

ومعلوم أن كلاً من الصلاة والصوم هو أمر كُلّي، وليس جزئياً كما يُتصوَّر أول وهلة. ولهذا العنصر أهميته في مجال الفقه، والقانون، والقضاء؛ ما يؤكِّد ضرورة دراسته وتصنيفه، وهو ما دفع الأصوليين إلى تقسيمه باعتبارات عديدة.

## أ. المحكوم فيه:

هو ما طلب الشارع فعله، أو تركه، أو إباحته في خطابات التكليف، إضافةً إلى ما جعله سبباً، أو شرطاً، أو مانعاً لشيء أو فعل آخر في خطاباته الوضعية. وبعبارة أُخرى، فهو كل ما أناط به الشارع حكماً؛ أي وصفاً اعتبارياً، وله تقسيمات عدَّة؛ فباعتبار طبيعته، يمكن تقسيمه إلى تصرفات ووقائع.

أمّا التصرفات فهي ما يحدث بإرادة حرة مدركة، أو كل ما يصدر عن الإنسان بإرادته من دون إكراه عليه، مثل: العقود، والإيقاعات. وأمّا الوقائع فهي كل ما يحدث رغم إرادة الإنسان واختياره، مثل: غرق السفن، وتحطم الطائرات.

وقد قُسِّمت التصرفات الشرعية إلى قولية وفعلية، وقُسِّم كلُّ منها إلى مشروعة وغير مشروعة، وإلى تصرفات نافعة وضارة.

وباعتبار ما يتضمَّن من مصالح، فإنه ينقسم إلى حقوق عامة، وخاصة، ومشتركة. أمّا الحقوق العامة فهي ما يُصطلَح عليه بحقوق الله تعالى، ومن خصائصها أنما لا تقبل

<sup>-</sup> الكلنبوي، **البرهان**، مرجع سابق، ص٤٧ - ٤٥.

العفو، والتبديل، والتغيير، والتعديل، وأنها تتداخل، ولا تخضع للتوارث، ويستوفيها ولي الأمر أو نائبه، وغير ذلك ممّا فصَّلته كتب الأصول. ومن أمثلتها: العبادات، وحدود الجرائم الأخلاقية، مثل: السرقة، والزنا. وأمّا الحقوق الخاصة فهي التي يُصطلَح عليها بحقوق العباد، والتي من خصائصها قبول العفو والتبديل والتعديل والمصالحة من جانب أصحابها، وإجراء الإرث فيها من دون تداخل. ومن أمثلتها: الديون، وحق المنفعة، والانتفاع. وأمّا الحقوق المشتركة فهي المصالح ذات البُعْدين: العام، والخاص؛ أي الفردي والاجتماعي، مثل: عقوبة القصاص التي تعود بالنفع على أولياء القتيل بالتشفي، وعلى المجتمع بحماية الأرواح والأبدان من اعتداء المعتدين، وعقوبة القذف التي تردع المتلاعبين بسمعة الناس وكرامتهم، فيشيع الأمن الاجتماعي والأخلاقي بالحرص على سمعة الأشخاص الطيبين وذكرهم الحسن، فضلاً عن إعادة الاعتبار الشخصي والأدبي للمقذوف بين أقرانه، فيبقى مرفوع الرأس مهيب الجانب. والفارق الوحيد بينهما هو أن الجانب الشخصى في عقوبة القصاص أقوى من الجانب الاجتماعي، فتلحق بالحقوق الخاصة، وتسرى عليها أحكامها الآنف ذكرها. وفي المقابل، فإن الجانب الاجتماعي في عقوبة القذف أقوى، فتلحق بالحقوق العامة؛ لذا لا يجوز فيها العفو عن القاذف، ولو عفا عنه المقذوف. ٣٧

وللمحكوم فيه عند الأصوليين شروط عدَّة، منها:

# - إمكان المحكوم فيه:

يُقصَد بذلك أن المطلوب فعله أو تركه يجب أن يكون ممكناً، وألا يستحيل وقوعه. وهذا ما اتَّفق عليه المحققون، وقد نُسِب خلاف ذلك إلى الإمام الشيخ أبي الحسن الأشعري، مع وجود إجماع على صحة التكليف بما علم الله أنه لا يقع؛ فإن هذا التكليف قد وقع بالنسبة إلى الكفار الذين ختم الله على قلوبهم، ولا محذور في ذلك بدليل أن علم الله لم يجبرهم على الكفر، وإنما دفعهم إلى الكفر اختيارهم له بعد إتمام الحجة عليهم من

<sup>&</sup>lt;sup>۲۷</sup> الزلمي، مصطفى إبراهيم. أصول الفقه في نسيجه الجديد، بغداد: شركة الخنساء، ط٩، ٢٠٠٢م، ص٩٧٩ – . Y A £

جانب الرسل عليهم السلام، وإن التكليف بحدِّ ذاته ابتلاء وامتحان وإتمام للحجة، وكل هذه الأمور ممّا يجوز عقلاً، ويقع سمعاً.

وفي الموضوع مناقشات طويلة استقصاها أئمة الفن، وهي إن دلَّت على شيء فإنما تدل على حرصهم الشديد في توجيه مسألة التكليف، ومعالجة ما قد يخطر على البال من إشكالات فلسفية تتعلَّق بمبدأ القضاء والقدر، ومدى حرية الإنسان واختياره في مزاولة أعماله، وصحة انتسابها إليه، ثم القول بمسؤوليته عن تصرفاته. وإذا كانت البشرية في عهدها الحاضر تؤمن باختيار الإنسان وحريته إلى أبعد الحدود، فإن الغوص في أعماق النفس الإنسانية، وما يحيط بها من مؤثرات خارجية، وعوامل وراثية كامنة أو ظاهرة فيها يمنح القول بالجبر نوعاً من المعقولية والوجاهة، بحيث لا نستغرب - بملاحظتها - من وجود تيارات جبرية في التأريخ.

## - حصول الشرط الشرعي له:

هذه مسألة أُخرى بُحِثت ضمن مباحث المحكوم فيه، ومن فروعها تكليف الكفار بفروع الإسلام. فقد قال أصحاب الرأي وأبو حامد الغزالي إن حصول الشرط الشرعية شرط في التكليف بالفعل، في حين لم يشترط المحققون ذلك. وقد دلَّت الأدلة الشرعية على أن الكفار مكلَّفون بالأوامر والنواهي، ومنها عموم قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِحِجُ ٱلبِّيتِ عَلَى أَن الكفار مكلَّفون بالأوامر والنواهي، ومنها عموم قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِحِجُ ٱلبِّيتِ مَنِ اللَّهِ مَن كَفَر فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِي أَلْعَالَمِينَ ﴾ (آل عمران: ٩٧)، وإخباره سبحانه عن المشركين: ﴿مَاسَلَكُمُ فِي سَقَرَ فَا فَالُوا لَهُ مَن أَلْمُصَلِينَ وَلَمْ نَكُ شُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ فَ ﴿ (المحدثر: ٢٤ - عن المشركين: ﴿ وَاللّه التحليف أَنهم لو ماتوا لعوقبوا على عدم الالتزام، وإن أسلموا سقط عنهم؛ لأن الإسلام يجبُّ ما قبله. ومن الأدلة العقلية ما ذكره ابن الحاجب في المنتهى: "لو كان النقاء الشرط مانعاً لكان الحدث مانعاً من خطاب الصلاة، وكان اشتراط تقديم النية ما فعل من وجوب الصلاة، وكان اشتراط تقديم النية ما في أمن وجوب الصلاة."

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸</sup> ابن الحاجب، الإمام جمال الدين ابن الحاجب. منتهى الوصول والأمل في علمي الأصول والجدل، بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ٩٨٥ م، ص٤٢.

# - كونه ممّا يستطيعه المكلّف إذا كان من المطلوبات، أو من المحذورات:

دليل ذلك قوله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ أَلَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (البقرة: ٢٨٦). فلا تكليف بالأمور الشاقة التي لا قِبَلَ للإنسان بها، وإن كانت المسألة ممَّا اختلفت فيه أنظار النُظَّار الذين أتوا بالعجب العجاب من الجدل والاستدلال، ما بين قائل إن القدرة شرط التكليف مثل الحنفية والمعتزلة؛ لقبح التكليف بما لا يطاق، واستحالة نسبة القبيح إلى الله تعالى، وقائل بجواز ذلك في الممكن الذاتي المحال عادةً مثل الأشاعرة،٣٩ بدليل أن هذا التكليف يحصل به الابتلاء المقصود، فلا يقبح. والمستقرئ للتكاليف الشرعية يجد ألها أمور ممكنة الحصول، وأنه لا مشقة في اكتسابها إلا بالقدر المتعارف عليه في كل عمل، ممّا يشهد لصاحبه بالقدرة والقصد. وهكذا تتَّسم القاعدة الشرعية باليسر، وعدم الحرج، ورفع المشقة، مصداقاً لقول عالى: ﴿ يُربِدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْأُسُرَ وَلَا يُربِدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ (البقرة: ٥٨٨).

# ب. المحكوم عليه:

يُمثِّل ذلك الشق الثاني من الفرضية، وقد بحثه الأصوليون ضمن عنوان "المكلَّف". وهذا صحيح إذا أريد بالحكم الحكم التكليفي؛ فإن المحكوم عليه هنا هو الشخص البالغ، العاقل، المختار، العالم بالتكليف، الفاهم مضمونه. وقد تفرَّعت من هذا البحث مسألة الخوض في ما له صلة بالصبي، والمجنون، والغافل، والـمُكرَه، والـمُلجأ، والناسي، والسكران، والمخطئ، ممَّن أصابهم أحد عوارض الأهلية. بيد أن المحكوم عليه بالحكم الوضعي هو أعمُّ من المكلُّف وغيره، كما نَوَّه بذلك كثير من الأصوليين؛ إذ لا يفي وضع الشريعة بأغراضه إذا توجَّهت الأحكام الوضعية إلى المكلَّفين فقط؛ نظراً إلى تسبُّب كثير من غير المكلَّفين في أضرار بالغة في حالات متوقعة متكررة، فناسبت حماية المقاصد أن تشملهم الأحكام الوضعية كما تشمل المكلَّفين.

<sup>&</sup>lt;sup>٣٩</sup> ابن أمير حاج، شمس الدين محمد بن محمد. التقرير والتحبير على تحرير الكمال ابن الهمام، بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٨٣م، ج٢، ص٨٢.

ومن جانب آخر، فإن الحقوق لا تثبت للمكلّفين فحسب، بل يثبت لغيرهم التمتع بالحقوق والامتيازات اللازمة والملازمة لنوع الإنسان. ولا يجوز عقلاً وعرفاً أن نقول بعدم تضمين مالٍ يتلفه صبي أو مجنون، ويُكلّف به وليه أو وصيه بذريعة أن المُتلِف غير مُكلّف؛ فقد يُتّحُذ مثل هذا القول ذريعة لإتلاف أموال الناس من أشخاص يستخدمون الصبيان والجانين للعبث والتلاعب بأموال الآخرين من المنافسين والرقباء. وقد تنبّه الأصوليون لهذه الحقيقة، فقالوا بأهلية ثبوت الأحكام في الذمة بوصف الإنسانية، فبها يستعد الإنسان لقبول قوة العقل الذي به يفهم التكليف في ثاني الحال؛ أي في حال بلوغ الصبي وإفاقة المجنون. وهذا يعني أن الإنسان مُهيّاً دائماً للخطاب بالفعل أو بالقوة؛ أي إن تكليف ه ممكن الحصول، ولكن هذا التكليف لا يتنجز إلا ببلوغه عاقلاً فاهماً للخطاب. "

# ٢. الحُكْم:

يُعَدُّ الحكم ثاني عناصر القاعدة الشرعية. ويقال في اللغة: حَكَمَ بَيْنَهُمْ يُحُكُمُ؛ أي قضى. والحكم أيضاً: الحكمة من العلم. ' وثمَّة فرق بين تعريف الفقهاء للحكم وتعريف الأصوليين إيّاه؛ فالحكم الفقهي صفة لفعل المكلّف، مثل: الوجوب للصلاة، وأداء الدَّين، والحرمة للسرقة والغصب، أو صفة لما هو أعمُّ من فعل المكلّف، مثل: السببية، والشرطية، والمانعية. فمثلاً، يوصف القتل العمد العدوان بأنه سبب للقصاص، أو مانع من الإرث والوصية، وكل ذلك ممّا تعارف عليه أهل الفقه. فالحكم بهذا المعنى عارض من عوارض الفعل ناتج من جعل الشارع ووضعه، وهو حادث بمعنى أنه أحد آثار الخطاب الإلهي؛ أي الحكم الأصولي الذي يُعرَّف بأنه خطاب الشارع المتعلِّق بأفعال المكلّفين بالاقتضاء، أو التخيير، أو الوضع. ' وهو آخر ما استقر عليه من تعريفات.

<sup>· ؛</sup> للاستزادة، انظر:

<sup>-</sup> ابن قدامة، موفق الدين عبدالله بن أحمد. روضة الناظر وجنة المناظر، تقديم وتخريج: شعبان محمد إسماعيل، بيروت: مؤسسة الريان للطباعة والنشر والتوزيع، ط١، ٩٩٨م، ج١، ص٥٥١.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> الجوهري، إسماعيل بن حماد. الصحاح في اللغة وتاج العربية، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، بيروت: دار العلم للملايين، ط۲، ۹۷۹م، ج٥، ص ١٩٠١.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٢</sup> ملكور، محمد سلام. **مباحثُ الحكم عند الأصوليين** ، طبعة القاهرة، ٩٦٤ ام، ج١، ص٥٥. وقد ورد في بعض التعريفات كما في "فواتح الرحموت بشرح مسلّم الثبوت": "خطاب الله" بدلاً من "خطاب الشارع". انظر:

والعلاقة بين الحكمين الأصولي والفقهي هي علاقة المُؤثِّر بالأثر، والعلة بالمعلول، باعتبار أن الحكم الأصولي يُمثِّل إرادة الله التشريعية، وأن الحكم الفقهي هو ما يفهمه المجتهد، ويستنبطه من النصوص التي تبدو أشبه بالمرايا لرؤية الإرادة الإلهية. فإذا كان الحكم الأصولي إيجاباً للشيء بأن أمر به، فإن حكم الشيء فقهياً هو الوجوب. وإذا كان تحريماً له بأن نهى عنه، فإن حكمه فقهياً سيكون الحرمة. وإذا كان الحكم بأن جعل الشارع شيئاً سبباً، أو شرطاً، أو مانعاً، أو علةً لشيءٍ آخر، فإن الفقيه سيقول -لا محالة- بسببية الأول للثاني، أو بمانعيته، أو شرطيته، وهكذا، مصداقاً لقوله تعالى: ﴿وَٱللَّهُ يَحَكُمُ لَامْعَقِّبَ لِحُكْمِةِ وَهُوسَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ (الرعد: ٤١).

ولهذا يمكن القول إن الشريعة هي مجموع الإيجابات والتحريمات والإباحات والأوضاع المدلول عليها بالنصوص القرآنية والأحاديث النبوية، وإن الفقه هو مجموع الوجوبات والحرمات والإباحات والوضعيات المستنبطة من النصوص، وإن الصلة بين الأمرين وثيقة، مثل الصلة بين العِلَّة والمعلول في عالم الأسماء والأحكام.

وللحكم في كتابات الأصوليين تقسيمات كثيرة متعددة، أهمها تقسيمه إلى:

- حكم تكليفي، وحكم وضعي.
- حكم ابتدائي يُسمّى العزيمة، وحكم استثنائي يُسمّى الرخصة.
- حكم واقعى، وحكم ظاهري على أساس إصابة الواقع وعدم إصابته.

والحكم الواقعي هو الحكم الذي وضعه الشارع، ونصب عليه من الأدلة القطعية والظنية ما يحصل به للمجتهد اليقين بالحكم، أو الظن الراجح به. ومن أمثلته: وجوب الحج، وحرمة أكل الميتة لصريح قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِحِيُّ ٱلْبَيْتِ مَن ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ (آل عمران: ٩٧)، وقوله ﷺ: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُو ٱلْمَيْتَةُ وَالدُّمُ وَلَحُوْالَّذِيرِ﴾ (المائدة: ٣).

ومن الأحكام الواقعية التي أُكتفِي فيها بالظن الراجح: بعض الأجزاء والشرائط الواجبة في الحج، والشروط المطلوبة في الذبائح.

<sup>-</sup> المرجع السابق، ج ١، ص ٥٥.

أمّا الحكم الظاهري فهو الحكم في الحالات التي لا يوجد فيها سبيل إلى اليقين أو الظن الراجح، والتي يُطلَب فيها حسم القضية، وفصل النزاع، مثل: الحكم ببراءة الذمة عن الدَّين ما لم يقم الدليل على انشغالها، استناداً إلى البراءة الأصلية مع احتمال انشغال الذمة، والحكم ببقاء حياة المفقود، وترتيب الأثر الشرعي على هذه الحياة المستصحبة من استمرار الإنفاق على زوجته، وعدم تقسيم أمواله على ورثته، وعدم اعتداد زوجته والتزوُّج بها. فهذه كلها أحكام ظاهرية؛ إذ ربما يكون الشخص قد مات في أثناء غيابه.

والحكم الظاهري يدور مدار الشك؛ أي إن محلّه في غياب اليقين والظن الراجح. وهذا يعني أنه سيرتفع لحظة استحالة الشك إلى اليقين أو الظن الراجح. فإذا شهد شاهدان بموت المفقود، أو علمنا يقيناً بموته، فإننا سنُرتّب الآثار وَفق العلم أو الظن الحاصل من البيّنة. وكذا الحال في مسألة الدّين؛ فإذا علمنا يقيناً أو ظناً راجحاً أن ذمة الشخص مشغولة بالدّين بناءً على بيّنة، فإن التمسك بالبراءة الأصلية لا يكون له معنيً.

إن الأساس الذي قام عليه حصر الأحكام التكليفية والوضعية -فيما هي عليه من تقسيم الأُولى إلى واجب، ومندوب، وحرام، ومكروه، ومباح، وتقسيم الثانية إلى سبب، وشرط، ومانع، وصحة، وبطلان؛ وكلاهما بالتقسيم الأوّلي - هو النظر إلى المصالح والمفاسد في حياة الناس. فإذا كانت المصلحة حتمية ضرورية ناسبها حكم الوجوب في صورة الفعل، وحكم الحرمة في صورة الترك. وإذا كانت المصلحة راجحة ناسبها حكم الندب في صورة الفعل، والكراهة في صورة الترك. أمّا إذا كانت مستوية الطرفين فهذا يعني أن حكمها الإباحة بلحاظ ذات الفعل وتركه، إلا إذا كانت ذريعة لمصلحة أخرى، فحيناذٍ يكون حكم الوسيلة هو حكم غايتها.

وفيما يخص ما أُطلِق عليه عنوان "السبب"، فإننا نجد قانون السببية سارياً في عالمي الخلق والأمر (أي إن ثمَّة ملازمة بين الأفعال والأشياء والأحكام، قد يجدها العقل بالتفكر في خلق الله وأمره)، أو يكشفه الوحي النازل بأمره تعالى، فيبلغه الرسول الموحى

<sup>&</sup>lt;sup>٢٢</sup> البهادلي، أحمد كاظم. مفتاح الوصول إلى علم الأصول، طبعة بغداد، ٩٩٥ م، ص٧٢-٧٣.

إليه مع بيانٍ لمجمله، وتقييدٍ لمطلقه، وتخصيصِ لعامِّه. فالحكم السببي إنما هو بيان لعلاقة السببية بين أمرين، أحدهما فعل والآخر حكم، مثل: العلاقة بين القتل والقصاص، والعلاقة بين السرقة والقطع. أمّا بخصوص الحكم بأن الشيء شرط فيمكن القول إن توقف وجود الشيء على شيء آخر هو حقيقة من الحقائق، وواقع لا يمكن إنكاره. فمثلاً، لا يمكن لإنسان أن يحج إلى بيت الله الحرام من دون قطع المسافة؛ فقطع المسافة -إذن- شرط لا بُدَّ من تحقُّقه حتى يتحقَّق الحج، وهو أمر يدركه العقل؛ لذا مُمِّي هذا النوع بالشرط العقلي. ولأنه شرط عقلي؛ فلا حاجة إلى التنصيص عليه بنص شرعي، وهكذا كل الشروط العقلية للأحكام والأفعال.

وقد يكون الشرط ممّا نصَّ عليه الشارع أساساً، ولا يمكن للعقل إدراكه دون إرشاد من الشارع الحكيم. وهذا النوع من الشرط يُسمّى الشرط الشرعي؛ أي الشرط الذي ربط الشارع المشروط به لحكمة يمكن استكشافها في ضوء مقاصد التشريع الإسلامي، مثل: الوضوء الذي وضعه الشارع شرطاً لصحة الصلاة، والإشهاد شرطاً لصحة النكاح. فإن العقل قد يتصور صلاة بلا وضوء ويجيزها، ونكاحاً بلا شاهد، ولكن منطق الشريعة لا ينقاد إلى مثل هذا الحكم العقلي؛ لأنه يتصادم مع ما تتوحّاه الشريعة من الصلاة والنكاح. فالصلاة عماد للدين، ورمز للطهر والعفاف، والصفاء الروحي والنفسي والبدين، فناسبها الوضوء بوصفه عملية تطهير ظاهرة. والنكاح عقد بين شخصين قرَّرا العيش معاً في عش الزوجية القائم على المودة والحنان مدى الحياة، وليس فقط متعة جنسية وجسدية للحظات عابرة، فناسب ذلك أن يشهد شهود على مضمونه، وعلى ما يلتزم به الطرفان من واجبات تجاه بعضهما بعضاً.

وقد يكون الشرط جَعْلياً في العقد، وهو شرط يشترطه المتعاقدان أو أحدهما؛ لضمان حقّ، أو تحقيق مصلحة. وهذا النوع من الشروط الجعْلية المقترنة بالعقد مسموح به في الفقه والشريعة؛ شريطة عدم تصادمها بغاية من غايات العقد، أو بنص من نصوص الشرع. وقد اختلف الفقهاء في تفصيلات هذا الموضوع، ما بين مُضيّق مثل الظاهرية، ومُوسِّع مثل الحنابلة، ومتوسط مثل جمهور الحنفية، والمالكية، والشافعية. أنَّ

أنا السنهوري، عبد الرزاق. مصادر الحق في الفقه الإسلامي، د.م: دار إحياء التراث العربي، ١٩٩٧م، ج٣، ص ١٥١-٢٥١. انظر أيضاً:

وحين نصل إلى المانع نرى أن الحكم بالمانعية هو تقرير لحقيقة وجودية اجتماعية قائمة، تتمثّل في علاقة التعاند بين الشيء ونقيضه، أو علاقة التزاحم بين الشيء وغيره؛ فالقيام يتنافى مع القعود، والصلاة تتنافى مع الأكل، والعقد يتنافى مع النوم، والقصد يتنافى مع اللغو. وهذه العلاقة قد تكون علاقة واضحة يتنبّه لها الإنسان بمقتضى العقل والفطرة بصورة تلقائية، فلا ضرورة للتنصيص على ذلك، ويكفي أن يأمر الشارع بالصلاة حتى يعلم المكلّف أنه منهي عن الأكل بالدلالة الالتزامية. غير أن الإنسان قد لا يتنبّه لها في كثير من الحالات بسبب غموضها، أو أيّ سبب آخر، فناسب أن ينص عليها الشارع لطفاً منه وتفضلاً؛ فإذا أمر الشارع بالصلاة وجب أن ينص على موانعها الشرعية، مثل: الحدث، وعدم دخول الوقت؛ لأن هذه الأمور محكومة بنص شرعي للطف ودقة علاقة تنافيها مع الصلاة.

أمّا الصحة والبطلان -بوصفهما حكمين آخرين من الأحكام الوضعية - فهما من الأحكام القيمية التي تُطلَق على أفعال الإنسان وتصرفاته؛ فالأعمال الصحيحة هي التي تُوافِق الشرع في شروطها وأركانها وأجزائها، خلافاً للباطلة منها. إذن، فالحصر عقلي بالنظر إلى حيثيات المصلحة التي هي مدار الأحكام الشرعية، علماً أن درء المفاسد من أهم المصالح وأولاها. ويمكن القول إن الحصر ناجم عن استقراء أحكام الشريعة التي محفظت عن النبي ، ودُوِّنت في مجاميع الفقه والحديث، واستنبطها الفقهاء في اجتهاداتهم المتلاحقة المستمرة؛ فإننا نجدهم قد استقروا على هذه الأحكام، وتواضعوا على إطلاقها بينهم.

# ٣. النسبة الخبرية بين الفرض والحكم (الملازمة):

إن حمل المحمول على الموضوع في القضية المنطقية هو -حقيقةً- تعبير عن واقع وجودي أنطولوجي؛ فلكل قضية ذهنية واقع خارجي هو مادتها. وتنحصر مادة القضية بعناوينها العامة في ثلاث مواد، هي: الوجوب، والامتناع، والإمكان. أمّا الوجوب فيعني ضرورة ثبوت المحمول لذات الموضوع، ولزومه إيّاه على وجه يمتنع سلبه منه، مثل الزوجية

<sup>-</sup> الزلمي، أصول الفقه في نسيجه الجديد، مرجع سابق، ص٢٥٢.

بالنسبة إلى الأربعة؛ فإن الأربعة يجب أن تتصف بأنها زوج. وأمّا الامتناع فمعناه استحالة ثبوت المحمول لذات الموضوع؛ إذ يجب سلبه منه، مثل الاجتماع بالنسبة إلى النقيضين؛ فإنه لا يجوز اجتماعهما لذاقهما؛ أي لأنهما نقيضان. وأمّا الإمكان فهو جواز الإيجاب والسلب معاً؛ أي قد يثبت المحمول للموضوع، وقد لا يثبت، ويُعبَّر عنه بقولهم: هو سلب الضرورة عن الطرفين معاً؛ أي ليس طرف ثبوت المحمول للموضوع ضرورياً، ولا عدم ثبوته. والإمكان في الحقيقة نوعان:

أ. الإمكان الخاص (يُسمّى أيضاً الإمكان الحقيقي): هو سلب الضرورة عن الطرفين: الموافق، والمخالف.

ب. الإمكان العام: هو سلب الضرورة فقط عن الطرف المخالف؛ لذا فهو يشمل الواجب، والممكن الخاص. ٥٠

والذي يُدقِّق في القواعد الشرعية والقانونية يجد أن النسبة الخبرية فيها تعكس الملازمة بين الفرضية والحكم، في صورة علاقة سببية بين الفعل وحكمه الشرعي أو القانوني؛ أي إن الحكم لا يعدو كونه مرآةً للواقع الحقيقي أو الاعتباري. ففي قوله تعالى: ﴿\* إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْزِينَ وَيَنْهَىٰعَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغَىٰ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ۞﴾ (النحل: ٩٠)؛ يمكن استنتاج وجوب العدل والإحسان وإيتاء ذي القربي، وصياغة القواعد الشرعية خاصتها على النحو الآتي:

أ. العدل واجب بمعنى وجود ملازمة واضحة بيّنة بينه وبين ضرورة القيام به؛ لما ينطوي عليه من قيم أخلاقية وجمالية راسخة في الفطرة.

ب. الإحسان واجب بدليل ملازمته الحسن، واشتماله على المصلحة، وكونه ممّا يميل إليه الطبع الإنساني السليم.

ت. إيتاء ذي القربي واجب؛ لأنه يشيع معاني الود والحب والتعاون بين القرابة الواحدة، فيلزم من كل ذلك أن يأمر به الشارع الحكيم، ويوجبه على عباده بالنص، فضلاً عن دلالة العقل عليه بالطبع.

٥٠ المظفر، الشيخ محمد رضا. المنطق، إيران: مؤسسة إسماعيليان، طبعة أوفسيت، ج٢، ص١٥١.

عناصر القاعدة الشرعية صباح محمد البرزنجي ٧٧

ث. الفحشاء حرام؛ لذا يجب التنزُّه عنها وتحنُّبها، ولا سيما أنها عمل ينفر منه الطبع، ويأباه العقل، فكان مقتضى ذلك أن ينهى الشارع عن كل ما يوصف بالفحشاء.

ج. المنكر حرام؛ فكل ما يتنكّر له الإنسان السوي من عادات وأفكار يجب الكفُّ عنه حتماً، والدليل هو ذات المنكر، وما فيه من منافاة لجوهر الإنسانية والمعاني السامية التي يتعيَّن تربية الأجيال عليها.

ح. البغي حرام؛ لما فيه من تحاوز للحدود والحقوق التي أمر الله بحفظها والوقوف عليها.

والحقيقة أن التحليل الموضوعي لهذه العناوين يدل على أحكامها؛ نظراً إلى وجود النسبة الواقعية بينها، وهو ما نُعبِّر عنه بالملازمة بين الموضوع والمحمول؛ أي بين الفرضية والحكم؛ فإن الفرضية تتطلب الحكم بالضرورة، وهو الحكم القائم على الدليل الواضح الجلي، لا الحكم الاعتباطي، بحيث لا يشك في الدليل؛ لأن الشك في الدليل يساوق عدم حجيته.

والبحث في الملازمة بين الفرضية والحكم هو بحث عريق قديم بين الأصوليين والحكماء المسلمين، الذين طرقوا بابه قبل الفيلسوف الألماني الكبير عمانوئيل كانط حين فرَّق بين الأحكام التحليلية والأحكام التركيبية. أن فقد بحثوه في أنواع القضايا، لأ وفي بحث الدلالة الالتزامية، أن وفي أنواع اللزوم (البيِّن بالمعنى الأعم، والبيِّن بالمعنى الأخص،

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> الأحكام التحليلية: هي الأحكام التي يحصل عليها بتحليل الموضوعات نفسها، كما هو الحال في الرياضيات. أمّا الأحكام التركيبية فهي التي يحصل عليها بالتجربة العملية، كما في العلوم الطبيعية. انظر:

<sup>-</sup> بدوي، **موسوعة الفلسفة**، مرجع سابق، ج٢، ص٢٦-٢٧٢.

٤٠ ذكروا في الفطريات إنما قضايا لا بُدَّ فيها من وسط، إلا أن هذا الوسط ليس ممّا يذهب عن الذهن حتى يحتاج إلى طلب أو فكر؛ فكلما أحضر المطلوب في الذهن حضر التصديق به لحضور الوسط معه، مثل حكمنا بأن الاثنين حُمْس العشرة. انظر:

<sup>-</sup> المظفر، المنطق، مرجع سابق، ج٣، ص٢٩٨.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> يوجد خلاف بين الأصوليين في الدلالة الالتزامية: أهي دلالة لفظية أم عقلية؟ والراجح أنها عقلية؛ فلا يستفاد من الوضع اللغوي، وبخاصة إذا لم يكن اللزوم من النوع البين. انظر:

<sup>-</sup> الشربيني، عبد الرحمن. تقريرات على جمع الجوامع، مصر: مطبوعة مع شرح المحلي بمطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، د.ت، ج١، ص٢٣٨.

وغير البيِّن)، ١٩٠ وفي مباحث الحسن والقبح العقليين، ٥٠ ومبحث الإجزاء، ٥١ ودلالة الأمر بالشيء على ترك ضده، ٢٥ والبحث في مقدمة الواجب، ٥٣ واجتماع الأمر والنهي في

- ٤٠ اللازم: هو ما يمتنع انفكاكه عقلاً عن موضوعه، مثل: وصف الفرد للثلاثة، والزوج للأربعة، والحرارة للنار. وهو نوعان: بيّن، وغير بيّن. وللبيّن إطلاقان: بيّن بالمعنى الأخص؛ وهو ما يلزم من تصور ملزومه تصوره بلا حاجة إلى توسط شيء آخر. وبيّن بالمعني الأعم؛ وهو ما يلزم من تصوره وتصور الملزوم وتصور النسبة بينهما الجزم بالملازمة. فكلُّ بيّن بالمعنى الأخص هو بيّنٌ بالمعنى الأعم، وليس العكس. أمّا غير البيّن فهو ما احتاج إثبات الملازمة فيه إلى دليل، مثل الحكم بأن زوايا المثلث تساوي قائمتين. والخلاصة أن البيّن مطلقاً هو ما كان لزومه بدهياً، وأن غير البيّن هو ماكان لزومه نظرياً. انظر:
  - المظفر، **المنطق**، مرجع سابق، ج١، ص٩٨-٩٠.
- ° هو مبحث من أمهات مباحث علمي الكلام والأصول، تشعّبت فيه ثلاثة آراء لثلاثٍ من المدارس الفكرية الإسلامية:
- المدرسة العقلية (المعتزلة، والإمامية الشيعية): تؤمن بذاتية الحسن والقبح في الأفعال، وإمكانية معرفة الحسن والقبح فيها بواسطة العقل، وترى أن العقل يحكم على الأفعال بما يدرك فيها من صفات الحسن والقبح، وأن ما يحكم به العقل السليم يحكم به الشرع أيضاً، وهذا الحكم هو حكم ملزم.
- المدرسة الأشعرية: ترفض الفكرة من أساسها، وتؤمن بأن الحسن والقبح هما من توابع الحكم الشرعي، وأنه لا يمكن للعقل الحكم على الأفعال إلا إذا استند إلى نص الشارع.
- المدرسة المعتدلة المتوسطة بين الطرفين (تُمثِّلها الماتريدية، والزيدية، والأخبارية من الشيعة، وقبل ذلك ابن القيّم، وابن تيمية من الحنابلة، وابن رشد الحفيد من المالكية): ترى أن الحسن والقبح هما من صفات الأشياء الثابتة فيها قبل ورود الشرع وبعده، وأن دور العقل يقتصر على كشفها ومعرفتها، من دون أن يحكم على الأفعال؛ إذ يتعيَّن عليه فقط تتبُّع هدي النصوص. فللعقل دور الكشف والمعرفة، لا سلطة الأمر والنهي. والظاهر أن الملازمة بين الفرضية والحكم هي المحور الأساس في مناقشات هؤلاء ومناظراتهم. للاستزادة، انظر:
- أحمد، محمد شريف. فكرة القانون الطبيعي عند المسلمين، بغداد: دار الحرية للطباعة، ١٩٨٠م، ص٧-١٢. - البرزنجي، صباح. "المباحث الكلامية في أصول الفقه الإسلامي"، (رسالة ماجستير، جامعة طهران، ٩٩٦م)، ص ۲۰۱.
- هو مبحث آخر من مباحث الملازمات العقلية في أصول الفقه، وخلاصته: البحث في سقوط التكليف والقضاء عن الشخص الذي أدّى واجبه من وجهة نظر عقلية، وبخاصة إذا كان معذوراً، أو مضطراً. وهذا يُفضى إلى سؤالين مهمين: هل ثمَّة ملازمة بين أداء الفعل على الوجه المطلوب وسقوطه؟ هل يمكن التحقُّق من السقوط وفراغ الذمة؟ وقد حاول العلماء الإجابة عن هذين السؤالين المعقولين في كتبهم، مثل الآمدي الذي أجاب قائلاً: "إذا تمَّ أداء المأمور به كاملاً دون نقص أو خلل فيه فإن وجوب القضاء لجبران ما كان حاصلاً تحصيل للحاصل وهو محال." انظر:
  - الآمدي، سيف الدين. **الإحكام في أصول الأحكام**. لبنان: دار الكتاب العربي، ١٩٨٦م، ج٢، ص١٩٦.
    - المظفر، محمد رضا. أصول الفقه، قم: مؤسسة النشر الإسلامي، ج١، ص ٢٢٣-٢٠٥.
- ٥٢ خلاصته: هل الأمر بالفعل يلزم منه النهي عن ضده؛ أي غيره ونقيضه، فلا يكون ثمَّة حاجة إلى نص ثانٍ، بدليل الملازمة بين الأمر بالشيء والنهي عن ضده. وقد اختلف العلماء في تحديد نوع الملازمة، والمراد بالضد، وذُكِرت أقوالهم في مطولات الأصول. انظر:
  - الغزالي. **المستصفى،** ج ١، ص ٨٢.

عناصر القاعدة الشرعية صباح محمد البرزنجي ٣٩

شيء واحد، أن ودلالة النهي على الفساد. ن فكلها موضوعات تدخل في صميم مباحث القاعدة الشرعية، وكأن هذه القاعدة قد أصبحت في عداد القضايا التي لا تفارقها قياساتها. ن

- الشربيني، تقريرات على جمع الجوامع، مرجع سابق، ج١، ص٣٨٧.

<sup>-</sup> الآمدي، **الإحكام في أصول الأحكام**. مرجع سابق، ج٢، ص١٩٢.

<sup>-</sup> الشوكاني، محمد بن علي بن محمد. إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، لبنان: دار المعرفة، ١٣٤٧ه، ص١٠٤.

المراد بمقدمة الواجب هو القاعدة المشهورة: "ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب". وهي قاعدة تقوم على مبدأ الملازمة بين وجوب الشيء ووجوب مقدمته. وفي وجوب المقدمة بناءً على وجوب ذيها (أي صاحب المقدمة) عشرة أقوال، القول المختار منها هو قول الجمهور من أهل السُّنة، والمعتزلة، والإمامية، والزيدية: إن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب؟ سواء كان هذا الشيء سبباً، أو شرطاً، أو مُعِدّاً، أو عدم مانع؟ وسواء كانت المقدمة عقليةً، أو شرعيةً، أو عاديةً. انظر:

<sup>-</sup> الأنصاري، الإمام عبد الأعلى. فواتح الرحموت بشرح مسلّم الثبوت، مطبوع بمامش المستصفى بالمطبعة الأميرية ببولاق مصر، ١٣٢٤ه، ج١، ص٩٥.

<sup>-</sup> المظفر، أصول الفقه، مرجع سابق، ص ٢٦-٢٦٢.

أن المقصود باجتماع الأمر والنهي هو افتراض الأمر بالشيء والنهي عنه في آنٍ معاً. وقد مثّل له العلماء بالصلاة في الأرض المغصوبة؛ فمن جانب، يؤمر الشخص بالصلاة لدخول وقتها، وضرورة أدائها وإتمامها، وبخاصة إذا ضاق به الوقت. ومن جانب آخر، ينهى عن المكث في الأرض المغصوبة. وعلى هذا، تكون صلاته مأموراً بحا، ومنهياً عنها في آنٍ معاً، ولا يمكن للمكلّف امتثال الأمر والنهي معاً، بل يدخل الموضوع في حسابات الموازنة الفقهية. فالقول بعدم جواز اجتماع الأمر والنهي يرشدنا إلى العمل بأحد المرجحات؛ أي نقول بتغليب الأمر، فنحكم على الصلاة بالصحة، أو نقول بترجيح النهي، فنحكم بعدم صحتها. أمّا القول بجواز ذلك فيعني أننا لسنا بإزاء دليلين متعارضين، بل أمام حكمين متزاحمين، فتكون الصلاة في الأرض المغصوبة طاعة من جهة الأمر، ومعصية من جهة النهي، ويكون الشخص مطيعاً وعاصياً في آنٍ معاً. انظر:

<sup>-</sup> المظفر، أ**صول الفقه**، مرجع سابق، ج١، ص٩٦-٩٩.

<sup>°°</sup> دلالة النهي على الفساد هي من أهم المسائل المطروحة في علم الأصول، بالنظر إلى ارتباطها العضوي بالعبادات والمعاملات؛ أي بجميع أبواب الفقه الإسلامي. والبحث فيها هو بحث عن الملازمة بين النهي عن الفعل وفساده، هل هي ملازمة عقلية أم لفظية؟ انظر:

<sup>-</sup> البرزنجي، المباحث الكلامية في أصول الفقه الإسلامي، مرجع سابق، ص١٨٧.

<sup>°</sup> تُستى أيضاً الفطريات، وهي القضايا التي يحكم فيها العقل بواسطة لا تغيب عن الذهن عند تصور الطرفين، مثل قولنا: الأربعة زوج بسبب وسط حاضر في الذهن، هو الانقسام بمتساويين. انظر:

<sup>-</sup> الجرجابي، **التعريفات**، ص٢٥٧-٢٥٨.

<sup>-</sup> الكلنبوي، البرهان، مرجع سابق، ص٩٨ ٣٨.

#### خاتمة:

انتهينا في هذا البحث إلى جملةٍ من الاستنتاجات والمقترحات، ندرجها على النحو الآتى:

- ١. ما يُكتَب حديثاً عن القاعدة الشرعية وجزئياتها وعناصرها لا يخرج عمّا ذكره علماؤنا الأوائل في تراثنا الفقهي الزاخر، وجُلُّ ما يقوم به المحدثون إنما هو بسط لجملاتهم، أو تقييد لمطلقاتهم، أو شرح لمغلقات نصوصهم، أو جمع لما تناثر من فوائد موائدهم؛ إنه بالأحرى صياغة حديثة لأفكار جالت في صدورهم، أو امتداد لحركة فكرية بدؤوها، أو إكمال لبناء وضعوا أساسه من ذي قبل.
- ٢. القاعدة الشرعية بنيان عقلي يقوم على التحليل والتدقيق، ويتَّسم بالشمول والتجريد.
- ٣. للقاعدة الشرعية عناصر أساسية، هي: الفرضية، والحكم، والملازمة الواقعية بينهما.
- ٤. القاعدة الشرعية الأصولية تُعَدُّ جزءاً من قياس الاستنباط، والقاعدة الشرعية الفقهية تبدو أشبه بالضابط للمسائل الفقهية بعد استنباط أحكامها. أمّا القاعدة العملية الشرعية فتُعِين المكلُّف على تطبيق الأحكام الشرعية عند طروء الشكِّ عليه اي على المكلف. وبذلك تكون القاعدة الشرعية أعمَّ من القواعد الثلاث: الأصولية، والفقهية، والعملية.
- ٥. كلية القاعدة الشرعية لا تنحصر في وجود قضية كلية كما يتبادر إلى الذهن، وإنما تتعدى إلى أمر كلي له أفراد (مصاديق) في العالم الواقعي، كما هو مشهود في الأمثلة الكثيرة التي أوردناها في أثناء البحث.
- ٦. ثمَّة صلة بارزة بين أصول الفقه وقواعده من جهة، وعلم المنطق والفلسفة من جهة أُخرى. وقد توثَّقت هذه الصلة في منهج المتكلمين بصورة أكبر؛ نظراً إلى عنايتهم بالتقعيد الفقهي، والتجريد العقلي.

عناصر القاعدة الشرعية صباح محمد البرزنجي ٢١

٧. أهمية النصوص الشرعية تكمن في إرشادها العقول إلى مقتضيات مصالح العباد والبلاد؛ أي إلى ما فيه صلاحها ونفعها في مختلف مجالات الحياة.

### وبناء على ما سبق فإننا نقترح الآتي:

- انعام الباحثين النظر في التراث الفقهي، وتحليل موضوعات الأحكام؛ للتحقُّق من صحة الفرضية المطروحة، التي مفادها أن موضوعات الأحكام تستلزم الأحكام -لا محالة بشيء من التدبُّر، والإفادة من العلوم الإنسانية والطبيعية والقانونية.
- ٢. مجموع القواعد الشرعية واستقصاء بنيانها العقلي الاستدلالي يُعين على التحقُّق من سمو هذه القواعد، وشمولها، وتجاوزها أطر الزمان والمكان. وهذا ما يتعيَّن على الباحثين في الفقه والتشريع الإسلامي إثباته في أبحاثهم ودراساتهم المستقبلية.
- ٣. الإفادة من معطيات العلوم المنهجية المعاصرة، وتطبيقها في مجال الفقه والاجتهاد، بوصف ذلك نموذجاً آخرَ للتجديد المطلوب في مجال التشريع المقاصدي.
- ٤. تأكيد ضرورة الإفادة من منهج التكامل المعرفي القائم على ركيزتي الوحي والعقل في أيّ محاولة نظرية فقهية وتشريعية معاصرة، أُسوةً بالسلف الصالح من أئمة الاجتهاد، ومنارات الإصلاح والتجديد المعاصرين.

# يصدر قريباً



وَالنَّاسِّيْسُ الْقُرْنِيُ الْمُشْتَرَكِ الْإِنْسِكَانِية



الذَّخُتُور احْتَمُدُ الفَرَّالَثِ



المغهد العجالي للذيج الإشالاجي

## الكتابات الغربية والعلاقة بالعدمية والدين: ما الذي ينبغي أن ندركه؟

عبد القادر مرزاق\*

#### الملخص

تسعى هذه الدراسة إلى البرهنة عن وجود وجه سلبي خفي في الكتابات الغربية، يضمر القول بغياب القيم، والعدمية، وإعلان موت الإله في آخر المطاف، وهو وجه يغيب عنا كثيراً في تناولنا العربي، وفي الوقت نفسه وجود وجه آخر إيجابي، خفيٌ عنا أيضاً، يدعو إلى العودة إلى أحضان القيم، والدين، والصلة بالله. وهذه ثنائية يتأرجح فيها الفكر الغربي منذ قدمه، في كل أنواع الكتابة، حاولت الكشف عنها من خلال نصوص أصحابها الغربيين أنفسهم.

كلمات مفتاحية: الكتابات الغربية، العدمية، الدين، العلمانية، الحداثة، الإلحاد.

## Western Literature and the Relationship to Nihilism and Religion: What should we Recognize?

#### **Abstract**

This study seeks to demonstrate the existence of a hidden negative feature in the Western writings, often Arabic writings do not reveal. This feature has to do with the absence of values, nihilism, and ultimately "declaration" of the death of God. At the same time there is another positive feature in Western thought, hidden from us as well, calling for a return to the embrace of values, religion, and the link to God. Western thought has been swinging in this duality in all types of its writing ever since its inception. The study tries to reveal this phenomenon through texts of Western writhers themselves.

**Keywords**: Western writings, Nihilism, Religion, Secularism, Modernism, Atheism.

\* دكتوراه في الأدب العربي الحديث، منذ ٢٠٠٤، أستاذ باحث، أستاذ التعليم الثانوي التأهيلي، المديرية الإقليمية ببركان، الأكاديمية الشرقية، وجدة، المغرب. البريد الإلكتروني: abdmerzak1963@gmail.com

تم تسلم البحث بتاريخ ٢٠١٧/٤/٢٤م، وقُبل للنشر بتاريخ ٢٠١٨/٣/١٧م.

\_

#### مقدمة.

In a thick smoke, many creatures moving Without direction, for no direction Leads anywhere but round and round in that vapour without purpose, and without principle of conduct In flickering intervals of light and darkness; The partial anaesthesia of suffering without feeling And the partial observation of one's own automatism!

T.S.Eliot: The Family Reunion, pp.28.29

في دخان كثيف، مخلوقات عديدة تتحرك بلا اتجاه؛ إذ لسر ثمة اتجاه يؤدي إلى أي مكان، ولكنه دوران ودوران في هذا البخار بلا غاية وبلا مبدأ للتدبير ومضات النور والظلمة على فترات تخدير جزئي للمعاناة بلا شعور ومشاهدة الإنسان الجزئية لتلقائيته!

### ت. س إليوت: لمّ شمل العائلة: ص ٢٨-٢٩

I sensed my spirit piercing through the enveloping gloom. I felt it transcend that hopeless, meaningless world, and from somewhere I heard a victorious "Yes" in answer to my question of the existence of an ultimate purpose.

Viktor.E.Frankl: Man's Search for Meaning, p.151.

أحسست بذهني يخرق القتامة المطبقة، شعرت أنه يتعالى على عالم بلا أمل، ولا معنى، ومن مكان ما سمعت "نعم" المظفّرة ردا على سؤالي عن وجود هدف نمائي. فيكتور فرانكل: بحث الانسان عن المعنى، ص ١٥١

تمدف هذه الدراسة إلى تحقيق غاية واحدة، مسلكها الذي نجوب أرضه هو من باب الحديث ذي شجون، وتمارها التي نرنو إلى بسطها بين يدي القارئ هي من باب كشف اللثام لبلوغ المرام.

ولعل أُولى الخطوات تشير إلى أن المتابع للشأن الثقافي العربي يلاحظ -بما لا يدع مجالاً للشكِّ أن ما يتم في إطار "التثاقف" مع الحضارة الغربية (ترجمةً، أو تأليفاً) يعجُّ بالمعلومات الكافية الشافية لكل مَن يرغب في نيل وطر منها. أمّا إذا شاء اكتشاف أن تلك المعلومات هي ممّا لا يُعْتَدُّ به ساعة الجد، أو أنها مجرد معلومات قد ينفخ بها أوداجه في النوادي والصفحات، مُمِّلةً ما يعنيه المثل العربي: "أسمع جعجعةً، ولا أرى طحناً"؛ إذا شاء ذلك فما عليه سوى التمحيص فقط.

ولهذا، تُمثِّل الكتابات الغربية في هذا الجانب صُلْب مسلك الدراسة؛ ليس بحضورها متناً نمارس عليه عملية النقد، أو نقد النقد، وإنما باعتبار ما تَحْبَل به من الثمار التي سنميط عنها اللثام لبلوغ المرام.

فحين تجيل بصرك فيما يُترجَم أو يُكتَب عن أحدهم من الحضارة الغالبة ستظفر -لا محالة - بما يتخمك من تقريظ الكتاب المترجم، وما لصاحبه من غبار لا يشق في منهج، أو أيٍّ من ميادين الكتابة، كيت وكيت، وما نرزح نحن تحته من تخلُّف وماضوية، وتمشُّك بالكتب التراثية، ونظرياتها التي تُعوِّق انطلاقنا في مجالي الحرية والإبداع؛ فيكون التبكيت لنا من هؤلاء، وجلد الذات، وتَمَنِّى لو أننا لم نولد، أو كنّا نسياً منسياً.

أليس الأمر كذلك؟ إذن، أنعم النظر. فلا شكّ أنك ستواجه قول أحد نقاد الأدب أو مبدعيه -والأدب للتمثيل فحسب- عن الرومانسي أو الحداثي، إنه أصبح مركز الكون، ومنبع القيم جميعها، جاعلاً نفسه مقياس كل شيء في الوجود، ومُنطلِقاً وراء اللامحدود والمطلق حتى يمتلكه. وكأننا لا نرى في هذا القول -عند حَسني النوايا منّا- إلا صياغته المنتشية، وتعبيره الأدبي الذي ينبغي إبعاد الفكر والفلسفة عن النظر فيه، وممارسة العملية النقدية الحقّة حوله. أو أننا نرى فيه -عند مَن يَعْنون ما يقولون- الحرية الأدبية، والاكتناه، والإبداع، والمغامرة الفردية المتمردة... ولكننا نطمس عند هؤلاء وهؤلاء الخلفيات والنماذج الكامنة التي ثُحرِّك مثل هذه الأقاويل، بلغة حازم القرطاجني، ونغفل عن أن هذا الكلام عند أهله؛ أي المنظومة الفلسفية والمعرفية الغربية، إنما أطلقته حناجر الأبناء؛ لأنما فعلاً كانت إبانه تعلن موت القيم، وتيه الإنسان، وتمرُّده،... زاعمةً أنما إنما تدرك طبائع الموجودات علماً، وتدرك قيمها عملاً، ناسيةً أن ذلك هو ممّا فوق طورها، وأنه طمع في محال.

وإنه لمن باب الإنصاف، وإحقاق الحق أننا لا ننكر مغامرة هؤلاء الغربيين في الكتابة، بل يمكننا زعْم أنهم بلغوا مراقى من البحث والكدِّ المعرفي الذي لو ذكرنا جزءاً منه لاهتز أصحابنا (جالدو ظهورنا) رعباً، ولولُّوا فراراً. ١

غير أن بيت القصيد يكمن في ما نرى أنه يُمثِّل تدليساً بأحد وجهين؛ إمّا الإفراط في التقريظ والثناء، ثم السكوت -جهلاً أو عمداً- عمّا لا بُدَّ من كشفه للقارئ عن هؤلاء المحتفى بهم بقول كل شيء؛ حتى تكتمل كل أطراف الصورة لديه، ويدرك الحقيقة كاملة، وهذا ما وسمناه بسؤالنا: هل يوجد وجه سلبي خفي نجهله عن بعض الكتابات؟ وإمّا التفريط فيما قد يكون عند هؤلاء من إشارات مشرقة تلجم من غلواء الإفراط، وتدفع القارئ إلى الإحساس بالقلق المعرفي، والتساؤل عمّا وراء التلة على أقل تقدير، وهذا ما وسمناه بسؤالنا: هل يوجد وجه إيجابي خفي نجهله عن بعض الكتابات؟

ولهذه العِلَّة الكامنة، كانت ساحُ الكتابات الغربية هي ميدان الاختبار، لعلنا نعود منها بما يفي بالحاجة إلى المعرفة، ويلتي لهفة التطلُّع إلى الاكتشاف.

### أولاً: تقصّى وجود وجه سلبي خفي نجهله عن بعض الكتابات الغربية

الظاهر لنا أنه ليس شرطاً أن نقتفى آثار هذا الوجه في الكتابات كلها، وإنما سنكتفى بما نراه يفي بالغرض من إشارات مركّزة دالّة. أمّا الوجه السلبي الكلى فهو ما نراه يتمثَّل في القول الصريح إن للقيمي حضوراً باهتاً في الكون، بل إنه لينعدم انعداماً لا يحتاج إلى تأويل، وإنما صرخت به عبارات الكُتّاب، وتتأطَّر به رؤاهم. وهو ينطلق من نفى القيم الأخلاقية الإنسانية -في خطوة أُولى- ثم يتجرأ -في خطوات تالية- حتى إنه لَيتطاول؛ فيتمرد على الله. وأيُّ استخفاف أكبر من أن يرد على لسان شخصية نيتشه في رواية حديثة؛ إذ ترُدُّ على شخصية الطبيب المعالج وهما يتحدثان عن داء الشقيقة: "والاضطراب في الإيقاع الكامن؟، أم الأسباب؟ هل سنصل في نماية الأمر إلى الله-

انظر محاضرة الكاتب التي ألقاها في السابع عشر من رمضان عام ٤٣٧ ١ه، في مركز الدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية بمدينة وجدة، والتي تحمل عنوان "انشغالات المثقف الغربي: نظرات في خمسين مؤلفاً".

الخطأ النهائي في البحث الخاطئ للحقيقة المطلقة؟." فلا يكون من الطبيب إلا أن يؤكِّد من دون أدبى تحفُّظ: "لا، يمكن أن نصل إلى روحانية طبية، لكن ليس الله! ليس في هذا المكتب." وعلى هذا، فهو يتمرد على الله، ثم يعلن الكفر به جهاراً نهاراً.

## - ضروب من اغتيال القيمي، واتخاذ الله ظهرياً في كتابات أدبية وفكرية غربية:

حين نراجع كثيراً ممّا كُتِب عن الاتجاه الرومانسي -مثلاً في الكتابات العربية، فإننا نجد احتفاءً بالغاً، وإشاراتٍ قد لا تتجاوز ما يسدُّ الرمق، وهو ما يُمثِّل في الجوهر فقط صدى لأحد كتب الغرب. فمن الملاحظ -مثلاً - أن الرومانسية، وعصرها، أو فترتما كما يرد في الأدبيات الغربية، كانت حركة فنية وأدبية وفكرية نشأت في أوروبا نهاية القرن الثامن عشر تقريباً، وبلغت ذروتها في معظم المناطق إبّان الفترة الممتدة بين عامي الثامن عشر تقريباً، وقد كانت في جزءٍ منها ردَّ فعلٍ على الثورة الصناعية، وثورةً على الأعراف الاجتماعية والسياسية الأرستقراطية لعصر التنوير، وردَّ فعلٍ أيضاً على الترشيد العلمي للطبيعة. وقد تجسَّد ذلك على نحوٍ كبير في الفنون البصرية، والموسيقى، والأدب.

يضاف إلى ذلك أنها كانت على طرف نقيض من مذهب الكلاسيكية الجديدة. فإذا كان من خصائص هذا المذهب التركيز على الفكر، والانضباط إلى العقل والولع به، والبُعْد عن الحياة اليومية أو عدم الاكتراث بها، وسيادة أحداث الحياة الحضرية، وأولوية الموضوعية، ثم العودة إلى الكُتّاب الكلاسيكيين بغية الاستمداد منهم؛ فإنّا نجد أن خصائص الرومانسية تقابلها على التوالي؛ فهي تُركّز على الخيال، والانطلاق الحرللمشاعر والرغبات، والقرب من الحياة اليومية للشخص العادي، والتماس الإلهام من حياة الوطن والطبيعة، وأولوية الذاتي، ثم العودة إلى العصر الوسيط بغية الاستلهام.

ثم نجدها تُعنى عناية قصوى بأهمية الفرد (أي التمركز حول الأنا) الذي يُمثِّل البطل الرومانسي الفريد من نوعه، والذي يُعَدُّ خارقاً أيضاً.

-

الفين. يالوم. عندها بكي نيتشه، ترجمة: خالد الجبيلي، بغداد-بيروت: منشورات الجمل، ط١، ٢٠١٥م، ص١٣٨.

وكان حظُّ توظيف الرمز والأسطورة مهماً في تصوُّر الرومانسيين للفن؛ فهم يرون أن الرموز تُمثّل بدائل الإنسان الجمالية للغة المجازية الخاصة بالطبيعة. وقد منحت الأساطير هذه القيمة أيضاً؛ لأنها يمكن أن توحى بأشياء كثيرة في الوقت نفسه. وهكذا اعتُقِد بأنها متفوقة على الاتصال المجازي المباشر بين أيّ طرفين. وقد كانت لها الرغبة في التعبير عمّا لا ينقال (اللانحائي)، وذلك عن طريق موارد اللغة المتوافرة التي تُفضي إلى الرمز أولاً، ثم إلى الأسطورة بوصفها سرداً رمزياً.

وهذا كله -على وجه التقريب، من دون الدخول في التفاصيل التي قد تحتاج إلى مؤلُّف كامل- ما قد تجده بين السطور وأنت تتصفح أيَّ كتاب عربي مترجَم، أو مؤلَّف عن الرومانسية.

بيد أن الوجه الخفي الذي ألمحنا إليه هو ما تُلخِّصه مقولة أحد الغربيين بصورة كلية؛ إذ يرى أنه يُعتقد غالباً أن "فلسفة ما بعد الحداثة قد واصلت التقليد الحديث القائم على معارضة اللاهوت المسيحي. وبينما رامت الحداثة أن تفرض على المعتقدات المسيحية التحقُّق المحسوس اقتضاءً، والمؤسَّس على العقلانية والإمبريقية، فإن ما بعد الحداثة، على العكس منها، يبدو أنها تجحد وجود أيّ أنظمة لحقيقة كلية. " وذكر أن دارساً آخرَ صاغ الأمر بإيجاز على النحو الآتي: "لقد حاولت الحداثة رفع الإنسان إلى مقام الله، أمّا ما بعد الحداثة فقد سعت إلى تدمير مكانة الله ذاتما وصفاته، أو تفكيكها." "

والحقيقة أن ظهور الإلحاد المعلن في خطاب مشترك قد اصطبغ بعلامة المؤرّخين لأفكار الإنجليز، أمثال: ج- م- روبرتسون J.M.Robertson، وإيان ماكلمان Iain McCalman، ودافيد بيرمان David Berman الذي أرَّخ في مؤلَّفه "تاريخ الإلحاد في بريطانيا من هوبز إلى راسل" أن ولادة الإلحاد المعلن كانت عام ١٧٨٢م. وبالرغم من

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lee, Hok Siew. Christianity and the Postmodern Turn a Critique of Postmodern Epistemology, A thesis submitted for the degree of Master of theology, At the South African Theological Seminary in May 2009, p. 8.

المسيحية وما بعد الحداثة تحوّل نقد ابستيمولوجيا ما بعد الحداثة

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Berman, David. A History of Atheism from Hobbes to Russel - Routledge Library تاريخ الإلحاد من هوبز إلى راسل . Editions, Philosophy of Religion, 2013

ذلك، فإنه لم يكن لتواريخ الفكر هذه أيُّ نظرة -ولو خاطفة- تنظرها إلى الشِّعر بوصفه نوعاً خاصاً من الخطاب؛ ما دفعها إلى التغاضي عنه، إلا في حال تداخل مع الفلسفة أو الجدل بصورة شفّافة.

ويظهر نقيض ذلك في الدراسات الأدبية؛ حتى إن بعض هذه اللحظات الشفّافة من التداخل تميل إلى التغاضي أو الإقصاء؛ سواء جُنِّبت القضية بطرائق مختلفة، أو عومِلت بوصفها بداهة، أو جُعِلت مرتبطة بواحد، أو اثنين من الكُتّاب في آنٍ معاً.

وفيما يخص النظر إلى القضية بوصفها موضوعاً، فإن الحضور التام للإلحاد في الأدب الرومانسي قد نُظِر إليه؛ إمّا بصورة ضيقة بحيث لا يكاد يُتصوَّر، ويمكن وجوده، وإمّا بطريقة فجَّة، بوصفه خارج الموضوع، وذلك في سياقٍ يَعُدُّ الشِّعر الرومانسي نفسه نوعاً من الدين. ولتقديم مُسوَّدة مُلحَّصة تقريبية لإحدى الصور القديمة التي ما زالت منتشرة على نطاق واسع، يمكن القول إن القرن الثامن عشر الميلادي كان عصر النثر والعقل. وهذه الصورة حُفِظت لنا في الوقت المناسب تماماً من قبل "نهضة الأعجوبة" التي تُشكِّل الرومانسية.

لقدكان ذلك -بطبيعة الحال- لاحقة واحدة فقط ism بصرف النظر عمّا قاله معظم محترفي التنظير من أهلها (ووردز وورث، أو كوليردج خاصة) عن ذلك من كونه صحيحاً دائماً. وبوجه عام، فقد ارتبط هذا الأمر بإعادة اكتشاف حقائق الدين بواسطة الطبيعة أو الخيال، أو برؤية خاصة ممزوجة من كليهما؛ لفهم أيّهما سيكون مقبولاً من الأسرار الداخلية للرومانسية. وسواء أكان هذا الشعور بالسحر المتولِّد من جديد مُتمِّماً لأشكال الدِّين القديمة، أم مُحِللاً أُخرى جديدة محلَّها؛ فإنه لم يكن دائماً على درجة من الوضوح، ولا سيما أنه قُدِّم -في كثير من الأحيان- بوصفه قضية غير حادثة، حتى في نظر الشعراء أنفسهم، وهم ثملون، وفي حالة نشوة؛ نتيجة تأمُّل عجائب الطبيعة، وغزوات عقولهم الخيالية الخاصة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Priestman, Martin. Romantic Atheism Poetry And Freethought-1780-1830 Cambridge studies in Romanticism37, Cambridge University Press, 2000, Introduction.

شعر الإلحاد الرومانسي والفكر الحر

وهذا الكلام المكثَّف نتبعه بما يجليه، ويميط عنه اللثام، وليس غرضنا التأريخ للقضية بقدر محاولة تجميع أطراف الخيط الناظم بالتماس مفاتيح ما هو خفي؛ يستخف بالقيمي، أو يعدمه، بل يتجاوز ذلك إلى التمرد على الله -جل شأنه- أصلاً.

فممّا ساقه جاك دريدا Jacques Derrida، في أثناء معالجته مفهوم "الصداقة" في الفصل الموسوم بـ"ارتداد" Recoils في أحد كتبه، قوله: "ومن ثمَّة، لا يستطيع المرء أن يرغب في الله صديقاً."

وممّا أثاره دافيد جاسبر David Jasper في الصفحات الأُولى عن واحدة من أشهر الروايات، لأحد أشهر الكُتّاب، قوله إن التأويلات لهذا المشهد الحاسم [إصابة السارد بمرض تناسلي ] تثير واحداً من الأسئلة المركزية في الكتاب كله، ويقصد به رواية "دكتور فاو ستوس" لتوماس مان. ثم يسأل: "فهل مصير ليفركوهن Leverkuhn، باعتباره إنساناً وفناناً، هو أمارة قوة خارقة غاشمة؟ أو: هل أن حكايته غير السعيدة نتيجةُ التخلّي عن العقل والإنسانية اللذين يجب عليه تحمُّل المسؤولية عنهما وحده؟ هل عدميته الموسيقية، العدمية التي تعكس المصير المظلم لزمنه ومكانه، هي من عمل مفيستوفيليس Mephistopheles ، أو من صنع الجنون؟ ويقود هذا السؤال إلى رديفه عن الأمل (إن  $^{
m V}$  الذي يمكن التقاطه من هذه القصة عن السقوط والخراب. $^{
m V}$ 

وفي المقطع الذي يليه في آخر فقرة ضمن الصفحة الثانية من الكتاب، نراه يضيف قائلاً: إنه من الصعب أن يكون المرء راضياً عن هذا الأمل الجمالي بعيد المنال. وكان قد وصفه -في حدِّه الأدبي- حين جابه رعب اللعنة الفردية واللعنة الجماعية المتجلِّية في مؤلَّف مان. ثم يُقرِّر: "إن ذلك صعب لأن مان نفسه أشار إلى أن هناك شيئاً عدمياً حول الفن ذاته؛ فهذا الفن نفسه مسؤول، جزئياً على الأقل، عن إغواء الروح البشرية

<sup>6</sup> Derrida, Jacques. The Politics of Friendship, translated by: George Collins, Verso: سياسة الصداقة .Radical thinkers, 2005, p. 224

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Crowder, David and Jasper, Colin. European Literature and Theology in the Twentieth Century: Ends of time, The Macmillan Press Ltd, 1990, p. 2.

الأدب الأوروبي واللاهوت في القرن العشرين

بماوية العدمية الحديثة. وإذا ما فشل العقل والفن كلاهما، فما هي الموارد الأُخرى التي لدينا؟ الدين؟ ربما، فهناك موضوع ثابت بالتأكيد عن الدين في الكتاب؛ إذ اعتقاد ليفركوهن اللوثري يتم تأكيده عبر متن الرواية، ونعلم أن دراسته الأولى في الجامعة كانت اللاهوت، هذه الدراسة التي تخلّي عنها من أجل مواصلة مصيره الموسيقي. "^ ويُبيّن المؤلَّف أن مان يُقدِّم -من صورة زيتبلوم Zeitblom، وليفركوهن، واللعب على العلاقة بينهما- شكلاً طيّعاً للاختيارات التي يمكننا القيام بما في مواجهة اليأس المطلق: أهو العقل، أم الفن، أم الإيمان؟

ثم دونكم ما نجده في مقدمة هذا الكتاب، جليل الفائدة فيما نحسب، واضح القضية منذ عنوانه؛ إذ وسمه المؤلِّف بـ "غياب الإله في أدب الحداثة". ونجد العنوان الأصلي في المقدمة هو "الأدب بعد وفاة الإله"، والعنوان الفرعي ذا الدلالة البالغة مُمثَّلاً في ثلاث مفردات: الغياب، والموت، والصعوبة. وقد خطا المؤلِّف فيه خطوته الأُولى بسوق هذا الكلام: "في العام ١٩٦٥ أتبع ج- هيلس ميلر كتابه عن الشعر الفيكتوري، غياب الإله، بـ "شعراء الواقعية"، وهو كتاب عن الحداثة. وقد كتب في مقدمته أنه "إذا كان موت الإله قد افترض من لدن كثير من الشعر الفيكتوري، فإن موت الإله هو نقطة انطلاق كثير من الكُتّاب في القرن العشرين." ففي كثير من الكتابات الحداثية، كما وصفها ميلر، فإن الإله الذي كان هو الشمس المبدعة ذات يوم، والقدرة مُنشِئة الأفق حيث السماء والأرض يأتيان معاً، قد أصبح شيئاً من فكر كأيّ شيء آخر. عندما عبَّ الإنسان البحر، فقد عبَّ الإله خالق البحر أيضاً. الإله لم يمت، على ما يبدو، ولكن الحداثة قد جعلت صوت الموت مدوّياً." ٩

وأمام هذه الفاجعة التي صنعها الإنسان الغربي بيديه -حتى إن أحدهم علَّق بعين ثاقبة قائلاً: إن اعتبار مسألة الذات ضرورية للموضوع، في نظريات هيغل عن الظاهراتية، أفضى إلى استخلاص أن الله ليس الله من دون عالم الإنسان- فليس مُستغرَباً ما قاله

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ericson, Gregory. The Absence of God in Modernist, Palgrave Macmillan, 2007, غياب الإله في الأدب الحداثي . Introduction, p. 1

جون بول سارتر عن جدِّه لأمه ألبير شفايتزر (الطبيب المشهورر الذي نال جائزة نوبل، والذي كان يعيش في كنفه بعد وفاة والده وهو ابن عامين) من أنه دفعه إلى اعتبار الشيء المكتوب أكثر واقعية، وأهم من الشيء الذي نعيشه ونحياه. وكان سارتر قد بدأ يكتب الروايات في سنّ مبكرة جداً، مُعلِّلاً ذلك بقوله: "لحاجتي إلى أن أُبرّر وجودي جعلت من الأدب مطلقاً. وكان لا بُدَّ لي من ثلاثين سنة كي أتخلص من هذه الحالة الذهنية. "١٠

ثم نراه يسترسل مُوضِّحاً من دون مواربة: "إن الأسطورة كانت غاية في البساطة. وقد هضمتها بلا تعب. ولمّا كنتُ بروتستانتياً وكاثوليكياً، فإن تبعيتي الدينية المزدوجة كانت تمنعني من الإيمان بالقديسين وبالعذراء، وأخيراً بالله من كثرة ما كانوا يدعونهم بأسمائهم (...) لقد نمؤت كعشب برّي على سماد الكاثوليكية، وكانت جذوري تمتص عصارتما، وأصنع منها عصيري. ومن هنا جاء هذا العمى الجلى الذي عانيت منه ثلاثين سنة. وذات صباح من سنة ١٩١٧، في لاروشيل، كنت أنتظر زملاء كانوا سيصحبونني إلى المدرسة، وتأخروا، وما لبثت أن عجزت عن ابتكار شيء أنشغل به، ففكرت في أن أفكر في الله. وفي الحال، تدحرج في زرقة السماء واختفى دون تقديم أيّ تفسير. قلت في نفسي: "إنه غير موجود"، باندهاش مهذَّب، واعتقدت القضية قد خُلَّت." ١١

وفي هذا الجو من القتامة -الذي يرى فيه سارتر، وغيره كثير، أن الأسطورة كانت غاية في البساطة، وقد هضمها بلا تعب، وامتنع عن الإيمان بالقديسين وبالعذراء، وأخيراً بالله، وأن الله غير موجود- ماذا عسانا أن نجد سوى ما دعاه أحد الباحثين بـ "مرض القرن" في أطروحة له عنونها عام ١٩٠٤م بـ "شكل من أشكال مرض القرن: عن شعور العزلة الأخلاقية بين الرومانسيين والبرناسيين". ١٢

<sup>ً</sup> ا سارتر، جان بول. الكلمات، ترجمة: خليل صابات، عيون الأدب الأجنبي، القاهرة: دار شرقيات للنشر والتوزيع، ١٩٩٣، مقدمة المترجم، ص٧

<sup>11</sup> Sartre, Jean Paul, Les mots, Gallimard, Paris, 1964, p. 213. رواية الكلمات

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Canat, René. Une forme du mal du siècle: du sentiment de la solitude morale chez les romantiques et les parnassiens, thèse présentée à la Faculté des lettres de Paris, 1904.

وبملاحظة ما قاله هذا الباحث، يتبيّن لنا أن القرن التاسع عشر الميلادي عرف ثلاثة أضرب أساسية من العزلة. "فبعض الكُتّاب قد عرفوا العزلة في المجتمع لاعتقادهم أنهم يستطيعون تجاوز الآخرين؛ أي يفخرون بشعور أنهم مختلفون، أو يخالون أنهم كذلك، فتكوّنت لديهم الرغبة المحمومة في الاستقلال. والصنف الثاني، منفصلين عن الناس، وجَّهوا تعظيمهم إلى الله، وإلى الطبيعة، وإلى المرأة المواسية. فهم مهتمون بشكل الحياة، وبالحضارات البائدة. فتعاطفاتهم هنا قد انتهت بهم إلى عزلات. أمّا الصنف الثالث فقد عزموا، مزدرين العالم الخارجي، على ألا يتعاطفوا إلا مع أنفسهم، يعني مع الأشكال المختلفة التي يمكن أن تتملّك أرواحهم مُغيّرة مشاعرها وأحلامها باستمرار. فقد بحثوا في الكون عن دواعي الاهتزازات، مهتمين بالمرأة، على سبيل المثال، بشكل أقبل من المتمامهم بالحبُب. ولكن قد يحدث أن عواطفهم، وأحلامهم، وأفكارهم تتوالى على قلوبهم أو أدمغتهم مثل الضيوف الغرباء عن طبيعتهم الخاصة؛ وهكذا تنشأ عزلة كل روح أمام نفسها، وهو الشكل الأكثر حداثة للعزلة الأخلاقية [الروحية]. وهذه الأشكال الثلاثة من العزلة غالباً ما تتداخل، ويتخلّل بعضها بعضاً." المناه غلية غالباً ما تتداخل، ويتخلّل بعضها بعضاً. "المناه المناه غلية غالباً ما تتداخل، ويتخلّل بعضها بعضاً. "المناه المناه غلية غالباً ما تداخل، ويتخلّل بعضها بعضاً. "المنعية المناه المناه عن المناه المناه المناه المناه المناه غلية غالباً ما تداخل، ويتخلّل بعضها بعضاً. "المناه المناه ا

ولم يورد الكاتب في الصفحات السابقة من كتابه -مثلما نوّه - إلا المؤلّفين الذين تتّخذ العزلة الأخلاقية لديهم شكل نسق فلسفي، وطريقة في إدراك الحياة. غير أننا قد نجد ما يشير إلى الشعور نفسه عند كثيرين غيرهم. ثم ضرب أمثلة على بعض الأسماء؛ بغية إظهار مدى تسلُّل العزلة الروحية -على الأقل- إلى نفوس هذا القرن وأعماله، مُبيّنا أن هذه العزلة كانت أكثر حدَّة من غيرها، وساق استشهاداً يؤكّد تمكُّن هذا الداء الدوي، حتى غدا كأنه صبغة الإنسان المعاصر نفسه.

ثم بيَّن المؤلِّف أن هذا الاجتياح لم يكن -حقيقةً - سمة القرن التاسع عشر فقط؛ فهو لم يخترع شيئاً ما دامت هناك أرواح معذَّبة أو معزولة. واعتقد أن لامارتين عندما صرخ: "شخص واحد تفتقده، ويخفُّ القطين "١٤ لم يقم إلا بترجمة الإحساس بالوحدة، التي هي

شكل من أشكال مرض القرن: عن شعور العزلة الأخلاقية بين الرومانسيين والبرناسيين، أطروحة في كلية الآداب في باريس.

۱۳ المرجع السابق، ص۳۱– ۳۲.

١٤ اخترنا الجملة من بيت الأخطل:

العزلة البسيطة من الحسرة، القديمة قِدَم النفس البشرية. وعندما أضاف الإمارتين: "في أرض المنفى، لِمَ أستمر إذاً؟!" قرَّر المؤلِّف أنه قد أُعرب -عقب أخلاقيين كُثْر، وعقب سقْر الجامعة، ثم عقب كاتب التقليد-° من ذاك التوق إلى حياة أخرى، وإلى عالم آخر، جعلته الفكرة المسيحية متفاقماً.

ثم يقول حرفياً: "إنها عزلة الروح الدينية حيث تذهب الشكوي إلى الله أدراج الرياح، فقد رفع المسيح عينيه نحو السماء، في ليلته النائحة، لعله يظفر بمؤازرة من أبيه في بؤسه الأخلاقي؛ ولكن السماء ظلت حالكة، والله لم يستجب. "١٦

وحسبننا مراجعة ما يسوقه المؤلِّف، في هذا المقام، عن صاحب البيت الشعري المستشهد به في الفقرة السابقة، وهو ألفريد دو فينييه؛ لنقف على الإحساس المفجع بالعزلة، عزلة الإنسان الخارق. فهذا الشعور بالمنفى داخل المجتمع الإنساني بدا للشاعر كأنه فدية للقدر عن التفرُّد، وعقاب عن العبقرية.

أفليس ذلك سمة الإحساس بالتألُّه الذي سنجده يحكم قبضته على كثير من الكُتّاب، والشعراء، والروائيين، والفلاسفة، والنقاد، حين يخالون أنهم يمتلكون الحقيقة التي تفوق طورهم؟ أفليس هذا الرومانسي -حقيقةً- كل "السوبرمان" النيتشوي في الحضارة الغربية، الذي تبدو له الإنسانية وقد عُزلت على تلَّة صغيرة من الأرض، في زنزانة صغيرة من الكون، بلغة دو فينييه، لا شيء فوقها، ولا شيء يحيط بها. فالإله أبكم -تعالى الله-في فردوسه، والطبيعة فراغ. فلا شيء يستجيب من فوق السماء لشكوى القلوب المعذَّبة، ولا لاستجداءات صلوات المؤمنين؟!

وإذا خامرك -عزيزي القارئ- بعض شكِّ فيما نبسط بين يديك، فلتتأمَّل هذا الكلام شبه الجامع المانع: "يُعْلمنا مارك تايلر Mark.C.Taylor بأن الله، والـذات،

خف القطين فراحوا منك أو بكروا وأزعجتهم نوئ في صرفها غِير وذلك للبُعْد المأساوي لارتحال الأحبة، والإحساس بفقدهم.

١٠ يقصد الكاتب هنا مؤلِّف كتاب "التقليد"؛ أي تقليد المسيح الله الله وهو ما يزال مجهولاً، بحسب رغبة أبداها، ويُعتقَد أنه قد عُرف؛ فبعض الغربيين يظنه توما الكميسي Kempsi Thomas ، وآخرون يعتقدون أنه جرسين Gersen رئيس دير فرشيلي بإيطاليا، والغالبية تعتقد أنه جرسين المستشار الشهير في نوتردام وجامعة باريس. <sup>16</sup> Canat, René. Une forme du mal du siècle: op. cit. 1904, p. 6.

والتاريخ، والكتاب، تتلازم، إذاً، في علاقة معقدة يكون فيها كل واحد مرآة للآخر. ولا يمكن تغيير أيّ مفهوم منها دون تغيير المفاهيم الأُخرى. فنبأ موت الإله لم يكن ليبلغ مسامعنا حقاً، حتى ترددت جلجلته في مفاهيم الذات، والتاريخ، والكتاب. فأصداء موت الإله يمكن سماعها في اختفاء الذات/ الأنا، ونماية التاريخ، وإغلاق الكتاب."١٧

وفي معرض تعليق وولتر بنيامين على عنوان ندوة حضرها، أفاد بأن الحقيقة إن وُصِفت بالجمال، فإن ذلك سيكون مفهوماً في سياق الندوة مع وصفها مراحل الرغبة الجنسية. "فالجنس، كما ينبغي فهمه، لا يخون دافعه الأساسي عن طريق توجيه أشواقه نحو الحقيقة. الحقيقة جميلة، ولكن ليس كثيراً في ذاتها، كما هو شأن الجنس. وهكذا الحال فيما يتعلُّق بحُب المرء؛ فالشخص يكون جميلاً في عيني مَن يحبه، وليس هو في ذاته؛ لأن جسده ينتمي إلى ترتيب أعلى في عالم الأشياء، وليس في عالم الجمال. وبالمثل، فالحقيقة ليست جميلة كثيراً في ذاتها، كما يرنو إليها أيّاً كان. وإذا كان من تلميح للنسبية في هذا المقام، فإن الجمال الذي قيل عنه إنه سمة من سمات الحقيقة، هو مع ذلك أبعد بكثير من أن يغدو مجرد استعارة. إن جوهر الحقيقة مثل احترام الذات لعالم الأفكار، يضمن طبعاً بأن تأكيد جمال الحقيقة لا يمكن التنقيص من قيمته البتة. وهذا الدافع التمثيلي في الحقيقة هو ملاذ الجمال في ذاته، حتى يظل الجمال برَّاقاً وواضحاً/ ملموساً تماماً كما تم الاتفاق على أنه كذلك دوماً. إن بريقه هذا، المغرى - المغوى طالما أنه يرغب في التألق أكثر فأكثر، فقط، يثير سعى العقل، ويكشف براءته بسبب لجوئها إلى مذبح الحقيقة فقط. الجنس يتبعها مرتحلاً، ولكن باعتباره عشيقاً لها، وليس مطاردها، بحيث أن ابتغاء جمالها البراني سيكون في حالة انفلات: فزعاً من العقل، وخوفاً من العشيق، هذا الذي يستطيع أن يتحمَّل وحده الشهادة على الواقعة بأن الحقيقة ليست عملية كشف تدمّر السر، وإنّما هو بَوْحٌ يقوم بإنصافها. ولكن، هل بإمكان الحقيقة أن تنصف الجمال؟. "١٨

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Taylor, Mark. C. Erring: A Postmodern A/theology The University of Chicago Press خطأ: خطاب مختلف في علم كلام ما بعد الحداثة .Chicago and London, 1984, Prelude; pp. 7-8

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Benjamin, Walter. The origin of German tragic Drama translated by: John Osborne, أصل المسرحية التراجيدية الألمانية .Verso London, New York, 1998, p. 31

ثم حاولْ -بعد هذا العوم في الشبقية، وانفلات الحقيقة الدائم إلا على العشيق، وهو ما يُذكِّرنا بلغة المتصوفة، وبالقبالة اليهودية خاصة، ولكن المقام لا يتسع هنا لكشف اللثام عن ذلك؛ لذا سنسجل هذه الإشارة ونواصل - أن تتأمَّل الآتي: يقال إن فلسفة بنيامين اللاهوتية/ الكلامية عن اللغة، كما يكشف لنا أحد الدارسين، يمكن أن "توفر مركز فكرته عن النقد الفدائي؛ إذ وَفقاً لتفسيره الديني، فإن سر الفداء مُرمَّز/ مُشفَّر في اللغة. وما تزال فلسفة اللغة، في الوقت نفسه، أحد أكثر الفصول غموضاً في مؤلَّف ليست فيه هذه الفصول سهلة المنال عموماً. ذلك أنه إن كانت تتضمَّن مفتاح فهم البُعْد اللاهوتي لفكر بنيامين، فإن أصولها تتوارى في عمق أعماق الحكمة القَبَالية في الوقت ذاته. "۱۹

وحاولٌ بعد ذلك أن تتأمَّل النص الذي نقتبسه من إحدى الأطاريح، ونبدأ بعنوانما؛ فقـ د وسمتها صاحبتها بـ "إلحاد المحللين النفسيين: معاني الإلحاد في نظريـة التحليـل النفسي"، ٢٠ مُبيّنةً أن أحد الباحثين لفت الانتباه إلى حقيقة أن الموقف الشخصي لفرويد تجاه الدين حمل عدداً من المحللين (جامعيين، ولاهوتيين، ومُعلِّقين) على وصفه باليهودي المحدَث، واليهودي العلماني، واليهودي عالم النفس، واليهودي المتناقض، واليهودي المنبوذ/ المكروه، واليهودي المرتد، واليهودي غير اليهودي، واليهودي الملحد. وقد ذكرت المؤلِّفة أن هذا ما ستحمل الأطروحة على عاتقها تدقيقه في قسمها الثاني. وتجدر الإشارة إلى أن فرويد لم يستخدم حرفياً مصطلح "ملحد" في تعريف نفسه، بالرغم ممّا ستقترحه صاحبة الأطروحة من ترجمات فرنسية لما يلائمه. ومع ذلك، فقد استخدم مصطلح Der Gottose للتعبير عن نفسه، وترجمته الحرفية هي: "من دون الله".

وكنت قد نوَّهت في الفقرات السابقة بكتاب جليل الفائدة، ولا ضير أن أُكرِّر هنا هذه القضية؛ وذلك أنني أحسب أن ما ساقه من تدقيق في توظيف المفاهيم لهو ممّا يسند

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Wolin, Richard. Walter Benjamin, an Aesthetic of Redemption Weimar and Now

جمالية الفداء أيام "مدينة فايمار ١٩١٩" والآن .7- University of California Press, 1994, p. 37

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Sandra Bancaud-Besoin L'athéisme des psychanalystes: les acceptions du terme athéisme dans la théorie psychanalytique - Psychologie Université Toulouse le Mirail-Toulouse II, 2012. Français- déposé le 17 juillet 2012, p. 23.

إلحاد علماء النفس: معانى مصطلح إلحاد في نظرية التحليل النفسي- علم النفس

ظهر الباحث في التنقيب عن ضالته. وضالتي ههنا هي أن أجمع عرى الخيط الناظم، وأطراف النموذج المعرفي الكامن حول ما زعمت من أنه الوجه السلبي الخفي عنّا في العالم العربي، ونحن نُترجِم لغربيين، أو نُؤلِّف عنهم. ويصدق علينا تعليق المرحوم عبد الوهاب المسيري من أن "مظاهر القصور الأساسية في الخطاب التحليلي العربي (في معظم فروع المعرفة) أننا نقوم بنقل الأفكار دون أن نمعن النظر في الفكر؛ أي إننا ننقل فكرتين أو ثلاثاً، ولكننا لا نلقي بالاً للمنظومة الفكرية المتكاملة بمضمونها الفلسفي، ولذلك فقدنا المقدرة على ربط الأفكار ببعضها بعضاً، ولم ننجح في تطوير موقف نقدي تجاه ما ننقل من أفكار."<sup>17</sup>

ومن مظاهر هذه الفوائد الجليلة، تحشُّم أطروحة المؤلِّف عناء تجلية بعض الأعمال الرائدة المُنجَزة عن علم اللاهوت والفلسفة، وبيان إمكانية تكييفها واستخدامها بوصفها شكلاً من أشكال النقد الأدبي. فالمؤلِّف ينظر إلى أدب الحداثة وفكرها -كما يراهما بعض النقاد في أحايين كثيرة - بوصفهما انعكاساً تشكيكياً، في المقام الأول، لما يتعلَّق بموت الإله أو غيابه، وذلك من داخل عدسة النظرية واللاهوت -اللذين طُوِّرا بعد الأنباء القائلة بموت الإله - وخارجها. فكتابه هذا، كما يُنوِّه، سيشارك في التحركات الأخيرة الجارية في الفلسفة واللاهوت، وبخاصة في نظريات اللاهوت السلبي -وهي تصورات كان الما تأثيرها ضمن لاهوت ما بعد الحداثة والفلسفة القارية، ولكنها غير مستكشفة في النقد الأدبي نسبياً - التي تُقدِّم تأويلاً استعارياً لـ"الله - الأفكار" في نصوص أدب الحداثة، وفي الموسيقي. بالرغم من أن ابتكارات النصوص الفنية الحداثية وصعوباتها تُؤوَّل غالباً بأنها ردُّ فعلٍ على موت الإله المرويِّ، أو غيابه المشاهد. ونجده يعتقد بأن الإله لم يختف، وإنما الحداثية وأيديولوجياتها. كثير من بني الأعمال الحداثية وأيديولوجياتها. "

وحتى يزيد الأمر جلاءً -وهذا من الفوائد الجليلة كما نوَّهنا- فقد فكَّك بنية عنوان كتابه قبل الدخول في صُلْب القضايا، مُبيِّناً أن هذا العنوان "غياب الإله في أدب

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱</sup> المسيري، عبد الوهاب. **دراسات معرفية في الحداثة الغربية**، مصر: مكتبة الشروق الدولية، ط١، ٢٠٠٧هـ ١٤٢٧م، ص٢٩٢.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ericson, The Abssence of God in modernist literature, p. 2. غياب الإله في الأدب الحداثي

الحداثة" هدفه الإشارة إلى أمر مختلف عن مؤلَّف ميلر "اختفاء الإله"، ومؤلَّف نيتشه أو ألتيزر "موت الإله". "فإذا كان الإله قد اختفى؛ فهذا يعنى أنه كان، وكان مشاهَداً بطريقة ما، وإذا كان الإله قد مات فهذا يشير أيضاً إلى أنه كان، ولكنه لم يعد موجوداً البتة، وأن بعض الأفعال قد قتلته. "٢٣

ثم يوضح المؤلِّف أنه إذا كان الإله غائباً - في اعتقاده- فهذا لا يعني وجود حضور ضروري له في أيّ زمن، وإنما يعني وجود وعي بشيء من النقص في هذا الحضور فقط، مؤكِّداً أن رجع صداه يُمثِّل الحضور، ولكن بمعنى شيء مفقود أيضاً. "يذكّر بـ"الله على هيئة حفرة" God-shaped hole لسارتر، وبالرغبة في "رُبّ عدم وجود" الإله أيضاً. ووعينا بهذا الغياب يُشكِّل مركز الكيفية التي نتلقّي بها العالم. وكل ما نختار أن ندعوه بالإله، فنحن نحس بشعور الحنين إليه، ممّا يتعالى على قضايا الاعتقاد، والإيمان،

ويشير إلى أن فرانك تايلر وغيره من المفكرين اللاهوتيين المحدثين نظروا إلى موت الإله بوصفه أزمةً قد غيَّرت (أو يجب أن تُغيِّر) إحساسنا بالتاريخ، والهوية، والكتابة. "وهذه العناصر الثلاثة تتشابك مع خلق الفن وإدراكه، وفهمنا للزمن، والمؤامرة، والسرد، وموضوع الفن. إنه في الحداثة حيث تمَّ سَنُّ هذه التوترات بحدَّة/ بمأساة أكبر. ففي أوائل القرن العشرين قيام أدب الحداثة، والفن، والموسيقي بتصوير الصراع مع التحولات الإبستيمولوجية في اللاهوت الحالي، ويمكن الإمساك بما بشكل لا يوصف في هذا النسيج (وهمي قد حُلَّت، أو قد لا تكون) من التاريخ، والهوية، والفن (أو الغائية، والإنسانية، والكتابة) في الوقت نفسه الذي تتصارع فيه مع فكرة موت الإله أو

ولا ضير علينا -فيما نحسب- تأكيد أن ما خفي عنّا لا يُعَدُّ رجماً بالغيب، وإنما يُمثِّل حقيقة أكيدة. ولنضع أيدينا على جرح الجهل أو التجاهل لدينا، بالإشارة إلى مفكر

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Ibid., p.3

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Ibid., pp. 3-4.

(دريدا) ملأ الدنيا، وشغل الناس في عالمنا العربي، ودفع كل مَن هَبَّ ودَبَّ إلى تبني مصطلحاته في التفكيك (مثل: الغياب، والحضور، والأثر، والاختلاف، والإرجاء، وغياب المعنى) والدعوة إليها. وثمة من يرى أنه يجهل الخلفية المعرفية والفلسفية والقبالية ألتي تكمن خلف بريق تلك المصطلحات. وهذا ليس ادِّعائي قطعاً، وإنما هو كلام مَن سبر غور البحث.

فقد ورد في مقدمة كتاب "الإلحاد المتطرف: دريدا وزمن الحياة" ما يشير إلى أن هذا الكتاب يُمثِّل محاولة لإعادة تقديم مسار عمل دريدا كاملاً، ودحض مسألة وجود تحوُّل أخلاقي أو ديني في فكره، وبرهنة أن الإلحاد المتطرف هو سمة تغلب على جميع كتاباته. ولهذا يعمد المؤلِّف إلى توضيح المصطلحات بما لا يدع مجالاً للتخمين، قائلاً: "إن الإلحاد قد حدَّد نفسه تقليدياً في إنكار وجود الله والخلود، دون تحقيق في وجود الرغبة فيهما، أو عدمها. وفي الإلحاد التقليدي كان وجود الإنسان الفاني ما زال متصوراً كالاحتياج إلى الرغبة في التعالي أيضاً. وفي المقابل، من خلال تطوير منطق الإلحاد الراديكالي، يمكنني أن أزعم أن ما يُسمّى بالرغبة في الخلود، تحجب الرغبة في البقاء على قيد الحياة التي تسبقها وتناقضها من الداخل." ٢٨

ثم يضع يد القارئ على ما يُمكِّنه من استيعاب مصطلحاته؛ إذ يقول: "ولتأسيس منطق الإلحاد الراديكالي، سأنطلق من مفهوم دريدا عن التباعد (espacement). فكما يشير في وقت متأخر من عمله "عن/ في اللمس"؛ التباعد" وهو الكلمة الأولى في أيِّ

٢٦ للوقوف على هذه الحقيقة، انظر:

<sup>-</sup> Sanford L. Drob. Jacques Derrida and the Kabbalah, 2006. جاك دريدا والقبالة

<sup>-</sup> Susan Handelman, The Slayers of Moses: The Emergence of Rabbinic Interpretation in Modern Literary Theory, Albany: State University of New York Press, 1982.

قتلة موسى: ظهور التأويل الحاخامي في النظرية الأدبية الحديثة ۲۷ انظ مقدمة كتاب:

<sup>-</sup> Hägglund, Martin. Radical Atheism Derrida and the life of Time Meridian Crossing Aesthetics Werner Hamacher Editor, Stanford University Press, Stanford California 2008. الإلحاد المتطرف: دريدا وزمن الحياة

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ibid. Introduction, p.1

تفكيك مناسبة للفضاء، وللزمن في الوقت نفسه. على نحو أدق، التباعد هو اختصار لما يصير فضاء من الزمن the becoming space، ولما يصير من الفضاء زمناً. وبالرغم من أن هذا التعقيد للزمان وللمكان يحدِّد كل المصطلحات المفاتيح لدريدا (كالأثر، والكتابة الأصلية، والاختلاف)، فقد لقى قليلاً من الاهتمام في الدراسات عن عمله، بل إن دريدا نفسه لم يضطلع بوضع توسع مفصل عن كيف يكون ما يصير فضاء زمناً، وما يصير زمناً فضاء مفهوماً، علماً بأنها عملية الحد الأدبي في التفكيك الذي يسري في كل

أمّا مبحث "مناعة الحياة الذاتية: دريدا والإلحاد المتطرف"٢٠ فقد افتتحه المؤلِّف باقتباس لدريدا، يقول فيه: "لا يستطيع المرء أن يرغب في الله صديقاً One cannot want God for a friend". وهو مقتبس من كتاب دريدا "سياسة الصداقة" Politics of friendship، الذي عقد فيه مقارنةً بينه وبين أغسطين الشاب الذي فُجِع بوفاة صديقه، وكيف تأثَّر بذلك تأثُّراً عميقاً، ثم كيف اهتدى إلى الأخلاق. فبعد أكثر من ألف وخمسمائة عام، وجد دريدا نفسه في وضع الحِداد الذي مرَّ به أغسطين، مستجيباً لموت صديقه بول دي مان، فكتب سلسلة من المحاضرات حملت عنوان "ذكريات"، وأكَّد -مثل أغسطين- أن الصداقة تحكمها دائماً حقيقة أن أحد الصديقين سيموت قبل الآخر، وأنه لا توجد حقاً صداقة من دون هذه الحقيقة بالتناهي. "وبالتالي، فدريدا وأغسطين كلاهما يثبتان أن الرغبة البشرية في الفناء محفوفة بالمخاطر؛ لأنما تجعل المرء يتوقف على ما سوف يختفي، ولكن ردودهما تختلف اختلافاً جذرياً؛ فتحوُّل أغسطين إلى المسيحية هو بصراحة ابتعاد عن التعلُّق بالحياة الفانية... وعلى النقيض منه فإن دريدا يتمسك بأننا نحب الفناء كفناء، وأن لا شيء يمكن أن يكون بعد الفناء، ويلتقط الفناء المطلق للحياة في فكرته عن الموت كنهاية للعالم، وهي موضوعه الموجه لتأملاته عن الحداد؛ فهو يستمسك صراحة بحجته ضد فكرة الله، ويلوح أن الله، كفكرة

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ibid., p.2.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص١٠٧ وما بعدها.

الموت؛ لا يمكن أن يضع حدّاً للعالم الحقيقي والنهائي، حتى وإن كان يضع حدّاً للعالم الفاني للكائن الفرد الحي.""

وفي صفحة أُخرى، ضمن هامش المقدمة الأول، يوضح المؤلِّف كيف استخدم مصطلح "جذري" Radical؛ إذ يؤكِّد أن استعماله هذا المصطلح يتطلب بعض التوضيح. "فدريدا نفسه قد عبَّر عن تحفُّظات تتعلَّق بالفعل to radicalize بقدر ما يدل على الحركة نحو جذر، أو أس، وحدوي، فاستخدامي لمصطلح "جذري"، مع ذلك، لا يشير إلى جذر وحدوي، أو أس، بل يسعى إلى إثبات أن الجذر يقتلع نفسه، وأن الأرض/ الأس، تقوض نفسها، فالإلحاد الراديكالي يذهب إلى جذر الرغبة في المفهوم الديني بغية إظهار أنه منقسم على نفسه." ""

ولكن، هل تمكّنا بهذه الإشارات المركّزة من إيضاح المحور الأول الذي تساءلنا في مفتتحه: هل يوجد وجه سلبي خفي علينا في الكتابة العربية عند الترجمة والتأليف عن علماء الغرب؟ هل وفيناه حقه؟ لا شكّ في أن الإجابة هي بالإيجاب؛ فقد نَقَبنا عن ذلك في كتابة هؤلاء العلماء أنفسهم - بما تسمح به المساحة المخصصة للدراسة - وما الصفحات السابقة إلا محاولة لسبر أغواره هناك، حيث يختفي وراء الأسطر، فيغيب عنّا، ونحن نلهث جاهدين لتقصّي المعلومات والحقائق، فلا أنفسنا أنصفنا، ولا هذا الغربي عرفنا، خلافاً لأهل الحضارة الغربية الذين أدركوه وحدهم، وأوضحه كثير منهم للعالمين، وبسطوه بين أيدينا، حتى إنه يُخيَّل إلينا أن أحدهم يُمعِن في صفع بعض المتنطعين من مُدَّعي حرية التفكير منّا حين يقول بكل جلاء: عندما يتوقف الناس عن الإبمان بالله، فإنحم لا يؤمنون بشيء ما، بل يعتقدون أيَّ شيء. ونجد آخر يُروِّج لأفكار دريدا حين يضع عنوان To Love The tallith More Than God (حُبُّ الشَّال أكثر من حب يضع عنوان To Love The tallith More Than God) التي

٣١ المرجع السابق، ص١٠٧.

٣٢ المرجع السابق، ص٢٠٧، هامش المقدمة الأول.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Derrida and religion: other testaments edited by Yvonne Sherwood and Kevin Hart.Published in 2005 by Routledge, Taylor and Francis Group.

دريدا والدين: وصايا أخرى. والشال هو الذي يرتديه اليهود في صلاة الصبح، وهو ذو عُقَد في كل حواشيه.

يضعها اليهودي على رأسه في أثناء الصلاة والشال أكثر من حبه لله. أمّا النتيجة التي يجلِّيها آخر فتتمثَّل في أن فكرة "السوبرمان" عند نيتشه هي الشيء الذي يحتل عند المرء مكان الله، كما يرى كارل يونغ.

ثم نجد المؤلِّف يُكرِّر الصفع بكلام طويل نحاول إجماله بموضوعية، مغلقينَ به دائرة المحور الأول. فبالرغم من عِظُم الضجة التي أثارها أتباع داروين من بين الملحدين آنذاك (نظراً إلى حجم البحوث البيولوجية التي تراكمت في العقود الماضية)، فقد طَفَتْ على السطح معتقدات أُخرى. صحيح أن فكرة الشكّ الديني بدأت مبكراً، ثم تعاظم زخمها في القرنين السابع عشر، والثامن عشر الميلاديين، وبخاصة حين أعلن نيتشه موت الله عام ١٨٨٢م، والقول إننا -نحن البشر - قتلناه؛ غير أن كثيراً من الناس شُغِلوا بالسؤال الذي أقلق أذهانهم: كيف نستطيع العيش من دون كيان متجاوز (خارق) يمكننا الاعتماد علىه؟

ويسترسل المؤلِّف في كشف اللثام حين يعلن أن الفلاسفة، والشعراء، والمسرحيين، والرسامين، وعلماء النفس -سنُمثِّل على أولئك فقط بمَن تبدأ مهنهم بأحد حروف الأبجدية نفسه- سعوا جميعاً إلى التفكير في معضلة كيفية العيش (فردياً، وجماعياً) من دون الله. فالعديد من هؤلاء (مثل: دوستويفسكي، وت.س. إليوت، وصمويل بيكيت) أعربوا عن قلقهم ورعبهم ممّا عَدُّوه عالَماً قاتماً لحظة التخلّي عن حقيقة وجود الله. وقد أشعل إنذار الأنبياء بالويل والثبور لهؤلاء مخيلة العامة، حتى ظهرت في عصر الملحدين فئة أُخرى ركَّزت على أرواح جديدة، بدل الانتظار والتقلُّب في البرد، وظلمة الأرض المقفرة لعالَم ملحد، مُكرّسةً طاقاتها الإبداعية لابتكار وسائل للعيش مع الاعتماد على الذات، والاختراع، والأمل، والذكاء، والحماس. \* "

لقد قدَّم لنا الغربيون كل ذلك مشكورينَ، ولو تأمَّلنا العالَم من حولنا لوجدنا كيف اضمحل القيمي وانعدم، فخيَّم الرعب، ولاحق شبح العدمية أوروبا. ولكن، هل من

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Watson, Peter. The Age of Atheists How We Have Sought to live since the Death of God- Simon and Schuster, New York London Toronto Sidney New Delhi, pp. 17-18. عصر الملحدين كيف سعينا إلى العيش منذ موت الإله- سيمون وشوستر

صدمة تحيى فينا روح البحث المتأني، وتوقظ شعور الإحساس بثقل مسؤولية أن تكون باحثاً أو مثقفاً في عالَمنا العربي؟ ومعاذ الله أن نزعم أننا أتينا بما لم تسطعه الأوائل، أو ننكر جهود العمالقة من مفكرينا المعاصرين الذين تتلمذنا على صفحات كتبهم، مثل: أبو يعرب المرزوقي التونسي، وعبد الوهاب المسيري المصري، وطه عبد الرحمن المغربي.

### ثانياً: تقصّي وجود وجه إيجابي خفي نجهله عن بعض الكتابات الغربية

نفتتح الكلام في هذا المحور بمثل ما افتتحنا به نظيره الأول؛ أي بما نراه يُمثِّل كلاماً كلياً يُؤطِّر القضية التي نروم معالجتها، وهي التنقيب عن الوجه الإيجابي الخفي في الكتابات الغربية، الذي غفلنا عنه، كما هو حال نقيضه في المنظومة نفسها، التي نحسب أن صراع المتقابلين the struggle of the opposites مركوز في عمق أعماقها منذ فلسفاتها الأولى. وما ينبئك أحد مثل أهلها أنفسهم؛ إذ يقول مارك تايلر: "إن تاريخ الفكر الديني في الغرب يمكن قراءته على أنه حركة نوّاسية بين أضداد خالصة وجلية حصرياً." مم يسوق واحداً وأربعين زوجاً متقابلاً للتمثيل، مُفتتِحاً بأولها: الله لله العالم. وسنسلك السبيل نفسه؛ أي التنقيب عن ضالتنا في كتب الغربيين أنفسهم.

### - ملامح قيمية، وعودة جديدة إلى التدين:

يرى أحد الدارسين ٢٦ أن فريدريك شلايرماخر Friedrich Schleiermacher هو من علماء اللاهوت الأساسيين الذين استجابوا للحداثة، وأن لاهوته فُهم بوصفه أفضل ما يجعل الإيمان المسيحي في سلام مع العقلانية الحداثية. ويمكننا أن نطالع في هذا المقام مؤلَّفه الموسوم بـ عن الدين: خطب إلى مُهينيه المثقفين "،٣٧ وسنورد منه اقتباساً في موضعه من هذه الدراسة.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Taylor, op cit., pp 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Lee, Christianity and the Postmodern Turn a critique of postmodern epistemology, op.cit. p.12.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Schleirmacher, Friedrich. On Religion: Speeches to its Cultured Despisers, Translated by: John Oman from the Third German Edition in 1893, This text is in the Public عن الدين: خطاب إلى من يزدريه من المثقفين .Domain-Digital Edition created 2006

ثم نجده يسطّر القاعدة الذهبية التي تثبت فعلاً أن ما جهلناه وخفي عنّا (السلبي منه، والإيجابي) هو حقيقة جلية ماثلة للعيان عند أصحابه بلا ريب. وتنص هذه القاعدة على أن عدم الاكتفاء بالإبستمولوجيا الحداثية راجع في كثيره إلى فشل مشروعها الذي يَعُدُّ المعرفة المطلقة من طور الإنسان، وأن الكائن البشري يتجاوز مُعوِّقات ذلك تدريجياً.

ونراه بعد ذلك يسترسل، فيُسمّى الأشياء بأسمائها، ولا يُدلِّس على المتلقى، فيذكر ما سمّاه عصابة الستة the Gang of six التي شكَّلت التفكير الرئيس لنظرية ما بعد الحداثة. وهؤلاء الستة هم: نيتشه Nietzsche، وهايدغر Heidegger، ودريدا Derrida، وفوكو Foucault، وليوتار Lyotard، ورورتي Rorty.

ويعزو الكلام في التسمية إلى ويستفال ميرولد Westphal Merold الذي أشار إلى نيتشه، وفرويد، وماركس باسم "رؤوس الريب" masters of suspicion، استناداً إلى ما أورده بول ريكور Paul Ricœur في مؤلَّفه عن فرويد. وقد قرَّر ميرولد أن "أولئك الثلاثة تسبَّبوا في ضرر بالغ؛ فهم ملحدون، والأسوأ أنهم ملحدون متشددون، بل الأسوأ من ذلك أنهم من بين الملحدين الأكثر تأثيراً وقراءةً على نطاق واسع في أيامنا."^^

وقد قال ريكور في ذلك: "ولا ينبغي، مع ذلك، أن يساء فهم اعتبارهم أهل مذهب الشكّ skepticism. إنهم الثلاثة الكبار المدمرون دون ريب. ولكن هذا نفسه لا ينبغي أن يخدعنا عن التقويض. "٣٩

إن الأمر هو كذلك حقاً، وإن البحث المتبصر يفرض علينا أن نسأل أهل الذكر؟ فهم رواد تلك الشعاب. ومن هذه الأسئلة: كيف حدث ذلك؟ ما مدى مصداقيته؟ ما تفاصيله؟ والظاهر أننا لا نملك شيئاً سوى التحلِّي بفضيلة الاستماع وتمثُّلها.

<sup>38</sup> Merold, Westphal. Suspicion and Faith: The Religious Use of Modern Atheism, Fordham University Press, New York, 1998, p. 10.

الشك والإيمان: الاستخدام الديني للإلحاد الحديث

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Ricœur, Paul. Freud and philosophy: an essay on interpretation, translated by: Denis Savage, New Haven and London, Yale University Press, 1970, p. 33.

فرويد والفلسفة: دراسة في التأويل

وحديثاً، أصبح الاهتمام بالدين والعلمانية من أولويات النقد الأدبي، وهو ما يُمِثّل حتمية فهم ما كان محفوفاً بالمخاطر بالنسبة إلى الحداثي، في الانتقال من التخييل المتدين إلى التخييل العلماني، قبل البحث عن علامات الوعي العلماني أو المتدين في الأدب الحداثي.

إذن، الأطروحة التي ألحمت إليها هي: الشعر المناهض للدين، والشعر كالدين: العلمانية والتذمر في أدب الحداثة. في قد تساءل الكتّاب في ثناياها (الكتّاب المتناولون فيها) باستمرار عمّا يعنيه التخلّي عن النماذج paradigmes الدينية في فهم طبيعة التجربة الجمالية وأهدافها؛ إذ تُموِّل "أشعارهم من شأن المشاكل التي تنشأ على حدود الأفكار والأحاسيس. وعليها/ منها، يحاول العلمانيون إزاحة الدين حيث سيفهم الأدب ذاتَه كأنه وكيل العلمنة، أو معيد الافتتان/ السحر. "١١

ثم يُركّز المؤلّف الهدف قائلاً إنه سيحدد هذه المشكلات، ويدرس منها ما هو أشد وطأة؛ أي رغبة العلمانية في الدنيوية والعودة إلى الجسد، ونقد التجسيم الديني وعواقبه الناجمة عن الخيال الشعري، وتمرد الشر بوصفه دافع (محفز) العلمانية، وتحدياً لها، والفصل العلماني بين اللغة والعالم، والمعاني الميتافيزيقية للجمال والجلال. والحقيقة أن تعذّر تحقيق هذه الأهداف، وقبول هذه الشروط، يعني أن العلمانية الأدبية ما زالت بعيدة المنال بالنسبة إلى هؤلاء الكتّاب، وأن الأطر الدينية مستمرة في جاذبيتها. ولهذا، تتميّز الحداثة الأدبية بازدواجية راسخة في ما يخص المواقف الدينية، والعلمانية ونتائجها.

وقد سعى الشعر الحداثي، مدفوعاً بشكوك متنامية حيال ترجمة الرومانسي للأفكار الدينية في شعره، إلى إزالة بقايا الدين، واعترف الكتّاب الحداثيون فقط بالكيفية التي عَرفوا بما الأشكال والترتيبات الدينية المتضمنة في البنى الجمالية؛ لذا كان هؤلاء متأرجحين

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Mutter, Matthew. Poetry Against Religion, Poetry As Religion: Secularism and its Discontents in Literary Modernism, (Thesis), 2009.

الشعر ضد الدين، الشعر بوصفه ديناً: العلمانية وسخطها في الحداثة الأدبية

٤١ المرجع السابق، ملخص الأطروحة.

- في رأى الباحث - بين الرغبة في التجربة الجمالية العلمانية، والرغبة في إعادة إنشاء الرغبة الدينية جمالياً. ٢٦

إن من الواجب علينا، ونحن نخوض عباب هذا الاستشكال، تأكيد عدم قبولنا كلمة "دين"، أو كلمة "الله" بشكل مطلق في أثناء بحثنا عن عودة الدين والقيم إلى الكتابات الغربية. غير أننا لا ننكر الإضاءات الإيجابية في التمسك بالقيم، وبالمتعالى، وننكر -مع المنكرين - أن يُجتث الإنسان، ويبقى في العراء، وهذا ما حاولنا توضيحه في المحور الأول.

لقد بادرنا إلى هذا التنبيه؛ لأننا وجدنا كلاماً مماثِلاً صدر عن أحد الباحثين الذي أشار إلى ما نوَّه به طوماس ألتزر Thomas Altizer من أن موت الإله كان حدثاً تاريخياً. ولأن ذلك حدث في عصرنا، ولأننا رجَّبنا به؛ فإن هذا لم يُنقِص منه شيئاً. " فقد منح ألتزر الاهوتا جذرياً عن موت الإله، لفت الانتباه إلى الأفكار الهيجلية والنيتشوية. لقد تصوّرَ اللاهوت شكلاً من أشكال الشعر، بحيث يكون فيه استتباب "وجود" الله ممكناً مصادفتُه في المجتمعات الدينية. وبالرغم من ذلك، فإنه لم يقبل قطُّ إمكانية تأكيد الاعتقاد بوجود إله متعالٍ؛ إذ توصَّل إلى أن الإله قد تحسَّد في المسيح، ونقل إليه روحه الجوهرية المهيمنة في العالم، بالرغم من موت المسيح.

ولهذا يتعيَّن علينا توحِّي الحذر في أثناء تقصّي هذه المسألة. فبالرغم من أنها تلح على القيمي والديني -كما نوَّهنا- ونشد بها عضدنا، فإن علينا الحذر من الوقوع فيما تلهج به بعض الكتابات المعاصرة من: "دين بلا إله"، و"قيم بلا شرع"... تماماً كما يلهج ألبير كامو -مثلاً- بأن قتلك الله هو أن تصبح الله في ذاته، وأن تحقق الحياة الأبدية التي يتحدث عنها الإنجيل على هذه الأرض... وهَلُمَّ جرّاً.

وفي هذا السياق، يقول أحد الباحثين عن الناقد الأمريكي الشهير هارولد بلوم Harold Bloom إنه "قد تبلورت هذه العملية التنقيحية للنظرية الشعرية لديه في إطار

٤٢ المرجع نفسه، ملخص الأطروحة.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Hamilton, Wittlian. "The Death of God Theologies Today ", in *Radical Theology and* the Death of God, by Thomas Altizer and William Hamilton, 1966.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Lee, Hok Siew. *Christianity and the Postmodern*, p. 71.

من المفاهيم المعقدة والباطنية المستمدة من فن الخطابة القديمة، والتقليد الصوفي اليهودي للقبالة، وأنتجت قراءات في اللغة الإنجليزية، والشعر الأمريكي؛ تتأرجح بين الروعة والغرابة." في المعربة ال

إن المتأمِّل في الكتابات الغربية يلاحظ وجود صوت وصوت مقابل فيها، وسينجلي له الأمر أكثر حين يرى بعض الكتّاب العرب الذين زعموا أنهم رواد التحليل العلمي المحض، والموضوعية الخالصة، والعلمانية، أو التحرر من الدين، وممّا هو خارج النص على الأقل، كما يحلو لبعضهم الوصف، ويلحظ كيف تحضر عندهم القضية الدينية، ولو في العقود الأخيرة، وكيف يُشِيعون وجود حالة من الخسران أو الضياع على مستوى الهوية بعد موت الإله. "فمن أنا؟ وما الذي أستحقه؟ ثم على مستوى الغاية والرغبة، وعلى مستوى الأخلاق؛ فهل ما زال هناك أسمى وأحط؟ وعلى مستوى الحقيقة؛ إذ ماذا عن هذه الشراكات في اللغة؟ هل هي حقاً نتاج المعرفة، والشعور بالحقيقة؟ وهل التسميات والأشياء تتصادف؟ وهل اللغة هي التعبير الأقدر عن كل الحقائق؟ ثم على مستوى الخب؛ إذ ألم يعد إلا الصقيع يطبع العلاقات؟ وعلى مستوى آلهتنا أفشلَتْنا واحداً تلو الآخر، وعمّا إذا كان بوسعنا أن نفعل شيئاً بدون الله في القرن الواحد والعشرين؟ ثم على مستوى الجذور وفهم نقط الانكسار؛ إذ ثقافة ما بعد الحداثة غريبة في العمق. وفي نقطة أخيرة على مستوى التحولات؛ إذ ما الآثار التي قد تنشأ؟ أي: كيف بوسعنا أن نستوعب ما الذي حصل من أخطاء مَن حولنا، إذا ما نحن أنفقنا خمساً وأربعين دقيقة على متن قطار، متأمِّلين الجملة الافتتاحية للكتاب المقدَّس: في البدء خلق الله السماء والأرض؟ . "٢٤

لا شكّ في أن القارئ سيلحظ الصوت والصوت المقابل الذي يصوغه هذا النص المركّز، فيعلم يقيناً أن المثقف العربي قد خدعه؛ إمّا جهالاً وقصر باع، وإمّا عمداً

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Lodge, David. *Modern Criticism and Theory*: A reader -Second edition, Revised and expanded by Nigel Wood, 2000, p. 217. النقد الحديث والنظرية: مختارات أدبية

<sup>&</sup>lt;sup>٢٦</sup> انظر المحاور الثمانية التي بني عليها المؤلِّف كتابه في:

<sup>-</sup> Lowman, Pete. A Long Way East of Eden, 2002, Bethinking.org, 2009. وطريق طويل شرق عدن. تتلخص مهمة هذا الكتاب في السؤال الآتي: هل يستطيع الله تفسير الفوضى التي نحن عليها؟

وتدليساً. فقد أتى زمن مختلف على الناس في العالم الغربي، بحيث "قرأ كثير منهم الكتاب المقدَّس بطريقة معقولة جداً، وبالتالي عرف كيف تمَّ وضعه جمعاً واحداً. وحتى أولئك الذين كانوا ملحدين، ينبغي القول، إنهم كانوا ملحدين مسيحيين. بتعبير آخر، فالله الذي قد كفروا به، هو إله الكتاب المقدَّس. كان فهمهم لله الذي وجدوا أنه لا يُصدَّق كان مصوغاً إلى حدٍّ ما من قراءاتهم للكتاب المقدَّس. "٤٧

أمّا كتاب "عصر العلمانية" فيُمثِّل مادة مشروع الأنثروبولوجيا الفلسفية لشارل تايلر Charles Taylor الذي طوَّره طوال أربعين عاماً. ويُقدِّم تايلر في هذا العمل سرداً إيجابياً عن الحداثة يوضح شرط ظرف الاعتقاد المعاصر، واصفاً العلاقة المعاصرة بين الدين والعلمانية. ويتناول هذا السرد ثلاثة جوانب، هي: التحليل التاريخي لأصول الهوية الحديثة، وتقويم تمثيلات الدين الحديثة ووجهات النظر تجاه الاعتقاد، وافتراضات الحضور المستقبلي للمعتقدات في المجتمع الغربي.

وقد أثبت المؤلَّف أن توضيحات التطبيقات الإنسانية تعكس إطاره المرجعي، وأن تعريفه للمصطلحات، ونظريته الأخلاقية، وعرضه السردي لعلاقة الدين بالعلمانية؛ هو كشف لإطاره الأخلاقي الشخصي، وإيضاح له.

وهذا يضع أيدينا على حقيقة مفادها أن الأطر الأخلاقية المعاصرة تحوي عدَّة إشارات إلى الله، حتى لو كانت هذه الإشارات غائبة عن المجتمع العلماني. إذن، فالنظرية الأخلاقية لتايلر تُمثِّل اتصالاً مهماً لفهم وكالة الكائن وتصور الله، وعرضه للحداثة يُعزِّز فكرة أن الاتصال بين الكائن (الإنسان) والله يُحتّم تصور الله للحياة الأخلاقية. ويذهب تايلر إلى أن المعتقدات الدينية دائمة في المجتمع البشري، وديمومتها هذه ودلالاتما ستغدوان أكثر بروزاً مستقبلاً.

وخلاصة القول إنّ توجّه تايلر الديني وإيمانه الكاثوليكي يبدو جلياً في النظريات الدينية المعروضة في كتابه "عصر العلمانية"، وأن معتقداته في نصوص الكتاب تتسم

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Carson, D.A. The God Who Is There: Finding Your Place in God's Story, Published by Baker Books, Printed in the United States of America 2010, p. 11.

الإله الكائن هناك: أن تجد مكانك في قصة الإله

بالحضور الدائم، فضلاً عن حضور قناعاته الشخصية طوال العرض الخاص بالحداثة؛ ما يبرهن على قوة افتراضاته المتعلقة بطبيعة نظريات الحداثة. فهذه القناعات الدينية الشخصية تتيح له توجيه هذا الكتاب إلى الجمهور في خضم نقاش مستمر فاعل جاذب لمشروعية المعتقدات الدينية. <sup>4</sup>

والآن سنأخذ بيد القارئ إلى ما يجعل الكلام العام شبه المعقد كلاماً مبسطاً يُفصِح عمّا نحن بصدده من تبيين الوجه الإيجابي الخفي في هذه الكتابات؛ إذ نجد أن وولتر بنيامين Walter Benjamin، الذي سلف ذكره، في العقد مبكراً في حياته بأن الدين سينبق من جديد في أوروبا، ويمنح بنية اجتماعية إيجابية. ولكن، هل هذا الدين سينبع من طبقة الكتّاب؟ فهؤلاء الكتّاب يريدون أن يكونوا شرفاء، كما يقول، ويرغبون في التعبير عن تحمُّسهم للفن، وعن حُبهم عن بُعْد، كما في عبارة نيتشه، ولكن المجتمع يرفضهم؛ فهم أنفسهم مساقون إلى النبذ والاطِّراح، في عملية من التدمير الذاتي المَرضي. فكل ما هو غاية في الإنسانية فهو ضرورة للحياة. " في ويرى بنيامين في ناجدود أنه يمكن للفن أن يكون قوة تحرر، لكن الذي يعنيه بالفن بعيد كل البُعْد عن الحدود والتعريفات المألوفة.

لقد كان الفن قوة محرِّرة -شأنه في ذلك شأن الدين والأدب- بالنسبة إلى بنيامين؟ "وذلك بسبب التأرجح اللمّاح، في هذا المقام، بين الابتكار والتدمير. فنحن نجد أنه يعتقد في شكل خاص من الدين الجمالي، ويعتقد أنه سيحمل تغييرات إلى العالم. وفي وقت لاحق من حياته، في منفاه في باريس، حيث التقى مع بطاي [جورج بطاي] وآخرين في كلية علم الاجتماع، سيداعبهم/ يلاعبهم في التزاماتهم، ويلاعب آخرين من

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Guyver, Jennifer. Conceptions of God and Narratives of Modernity: A Hermeneutical Interpretation of Charles Taylor's A Secular Age-.

تصورات عن الإله وسرديات الحداثة: تأويل هرمينوطيقي لكتاب شارل تايلر عصر العلمانية

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Wolin, Richard. Walter Benjamin, an Aesthetic of Redemption Weimar and Now; 7

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Plate, S. Brent. Walter Benjamin Religion and Aesthetics Rethinking Religion Through the Arts, Published in 2005 by Routledge 270 Madison Avenue New York, NY 10006, p.xi. ولتر بنيامين الدين والجمال: إعادة التفكير في الدين من خلال الفنون.

السرياليين؛ بغية تحقيق المقدَّس في اليومي من الحياة المعاصرة." ' وقد لاحظ الباحث أن المقدَّس عند بنيامين -مثله مثل بطاي- كان يُوجَّه داخل البني الاجتماعية السياسية.

وسيعيد الباحث النظر في هذا الكتاب، ولا سيما في الأدوات والوسائل التي يتناول بما الجماليات الدينية، والدين الجمالي. أمّا كون الرجل يهودياً أو غير يهودي، وماركسياً أو غير ماركسي، فليس ممّا يعني الدراسة. ويرى الباحث أن السؤال الذي يمكن طرحه عن بنيامين هو ما يأسره الآن؛ لذا ستتحرك الدراسة بين النظريات الدينية، والنظريات الفنية، والحجاج عن علاقة الدين بالفنون. صحيح أن بنيامين كان ذا صلات ثقافية أقرب إلى الصوفية والماشيحانية اليهودية، وأنه كتب في وسط تقطُّنُه أغلبية مسيحية (لوثرية في المقام الأول، وروم كاثوليك إبّان وجوده في المنفى بباريس)، غير أن هذا الكتاب لن يبقى ضمن تقاليد دينية واحدة، وإنما سيتراجع خطوة إلى الخلف، ويُنظِّر للبني الدينية (وبخاصة تلك الموجودة في الغرب الحديث) بعدف إحياء الصلة بين علم الجمال والدين. وهذا الإحياء ينطوي أيضاً على التفكيك؛ فقد طرح بنيامين بعض الأفكار المثيرة للاهتمام في الإحياء والتدمير. ٢٥

ويتعيَّن علينا ربط الكلام بعضه ببعض؛ كلام بنيامين عن انبثاق الدين من جديد في أوروبا، وتوفيره بنية اجتماعية إيجابية، وكلام المحور الأول عن سيادة السوداوية، والغربة الروحية؛ نتيجة القول بموت الإله. أليست هذه الملاحظة التي نسوق ذات شأن، ولا سيما أنما قيلت في تلك المرحلة الكالحة؟ فمثل هذه الأحزان قد وجدت دائماً شفاءها، حتى في القرن التاسع عشر الكئيب جداً؛ وذلك أن إيمان المؤمنين ظل يعرف دائماً كيف يجعلهم يتحملون عزلتهم، وكيف يمكن تصحيح مسار حسراتهم عن الحبُب المتلاشي، حتى عند أكثرهم كمداً، كما هو حال دي موسيه؛ ففي انتظار الحب الجديد "ينبغي أن نحب بلا انقطاع، بعد أن سبق وأحببنا.""٥

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Ibid. pp. xi-x.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Ibid. pp.xi-x

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Canat, René: Une forme du mal du siècle: du sentiment de la solitude morale chez les romantiques et les parnassiens: these. Op.cit., p2.

ثم دونك -عزيزي القارئ- ما تشد به أزرك، وتثلج صدرك، وأنت تقترب من زماننا الذي نحن فيه؛ ففي كلمة الشكر والتقدير والمقدمة لأحد الكتب الحديثة، وردت إشارة إلى وجود حركة علمية معاصرة مهمة في الدراسات الأدبية والفلسفية واللاهوتية التي تضمّنتها بحوث السنوات الأخيرة في أوروبا وأمريكا الشمالية وغيرهما، والتي حُصِّصت لإعادة النظر، واستكشاف العلاقات الممكنة -بطرائق جديدة- بين الأدب واللاهوت من جهة، وبين الأخلاق والممارسة الدينية من جهة أخرى. وقد تمثّل هذا الاهتمام العلمي في المملكة المتحدة -مثلاً في تأسيس مجلة "الأدب واللاهوت" عام ١٩٨٧م، وإنشاء مراكز للآداب (اللاهوت والفنون في جامعة غلاسكو، ومعهد اللاهوت، والخيال والفنون في جامعة من الناهوت أندروز في إسكتلندا)، وإعداد سلسلة دراسات أشجيت والفنون في جامعة الذين بالأخلاق، والقيم الروحية والأدب لمجموعة من الناشرين.

ويتناول الجزء الثاني من الكتاب، ضمن عنوان "لم يهتم اللاهوتيون بالأدب؟"، هيرمونيطيقا الأدب اللاهوي في أعمال غارديني Guardini، وبالنسار Balthasar، وتيليش Tilliich، وكوشيل Kuschel، طارحاً جملةً من الأسئلة، مثل: ما الذي يجعل الأدب مثيراً لاهتمام علماء الدين؟ لماذا يحتاج لاهوتي ممنهج ذو جهاز أكاديمي إلى الشعر؟ ثم يقترح أربع إجابات، وأربع وظائف، من وجهة النظر الألمانية؛ بغية إلقاء الضوء على علاقة اللاهوت بالأدب. °°

والآن سنعرض أمراً عجيباً -بحسب رأينا- لأنه يتعلَّق بنقاد أصمُّوا كثيراً آذاننا، وجلدوا ظهورنا بمقولات الحياد، والموضوعية العلمية الخالصة، والدراسة النصية بأدوات من داخل النص لا غير؛ وهم يُعرَفون باسم البنيويين، والسيميائيين في عالمنا المغلوب على أمره.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> مؤسسة نشر جامعي للكتب والمجلات، مقرها في فارنحام (سار في المملكة المتحدة). وقد تأسَّست عام ٩٦٧ ام، وتخصَّصت في العلوم الاجتماعية، والفنون، والإنسانيات، والممارسة المهنية.

Knox, Francesca Bugliani and Lonsdale, David. Poetry and the Religious Imagination: The Power of the Word, Ashgate Pub. Limited, England, p.31.

الشعر والخيال الديني: قوة الكلمة

ووجه العجب هو قول الناقدة الفرنسية (البلغارية الأصل) جوليا كريستيفا Julia Kristeva إن الأشكال الاجتماعية القديمة كانت تعتمد على نوع من السكون [النسبي]، وإن الأزمات حدثت بصورة دورية. أمّا اليوم الذي شهد فتْح عهد جديد فيعيش فيه الناس أزمة دائمة... وقد نشأت المشكلة من بديلين اثنين؛ فهل تُمثّل هذه الأزمة معاناة، أم أنها حالة مَرضية، أم هي حالة خلْق وتجديد؟

ثم يقتبس المؤلّف بعضاً من كلامها: "ما كان على المحك- [إبان ثورة ماي ١٩٦٨] - لم يكن استبدال بعض القيم الأُخرى بقيم المجتمع البورجوازي، وكنت أعلم بأن المغامرة بأكملها تعنى صرخة مجنون نيتشه: موت الإله. ولكن بدلاً من (...) مساءلة نموذج من الإنسانية كان مستغرَقاً هو نفسه في المثالي المتعالى (الله)، والذي كان، بمذا التلازم، استئنافاً ساخناً للقيم والكائنات..."

وتقول بُعَيْدَهُ: "من الصلاة إلى الحوار، من خلال الفن والتحليل، فالحدث الذي يُمثِّل رأس المال هو دائما تحرير [انعتاق] المتناهي في الصغر؛ بأن يقلع ثانية دون توقف. إذ بدون ذلك، كل ما يمكن أن تقوم به العولمة هو حساب معدل النمو والاحتمالات الوراثية فحسب... إلى أن تسجل بلا أدبى مداهنة: "مات الإله" مشروع إنسان مجنون ضربة لازب، فهو بالتأكيد حدث محفوف بالمخاطر، وقد يكون مستحيلاً، ولكنه قد شغل الغرب، وبصورة أشد وحشية من أيّ وقت مضى؛ أكان منذ القرن التاسع عشر، أو بطريقة مخاتلة منذ عصره الإغريقي، والإنجيلي، وأصوله الإنجيلية. "<sup>٧٥</sup>

<sup>56</sup>Krestiva, Julia. *Revolt, she said* An Interview by Philippe Petit, Translated by Brian O'Keeff, Semiotext(E) Foreign Agents Series, pp. 25-26. ثورة، قالت

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Kołoszyc, David. Religion, Atheism, and the Crisis of Meaning in Julia Kristeva's Critique of Modernity - Faculty of Religious Studies- McGill University Montréal, الدين، والإلحاد، وأزمة المعنى في نقد جوليا كريستيفا للحداثة. وانظر May 2010, chapter, 4, p. 294. - Krestiva, Julia. Crisis of the European Subject Translated by Susan Fairfield, Other Press, Cultural Studies A series of books edited by Samir Dayal, p.180.

أزمة المواطن الأوروبي

ثم يسوق المؤلّف وجهة نظره؛ فيرى أن كريستيفا أصبحت مهتمة بصورة متزايدة - بعد إصدار كتابحا "سلطات الرعب" Powers of Horror بالفرنسية عام ١٩٨٠م، وبالإنجليزية عام ١٩٨٠م - بمآزق الخطاب العلماني المُلحد، وعدم قدرة الحداثة العلمانية المتأخرة على الاستجابة لهذه المآزق، ومعالجة مسألة حدودها الخاصة. وبالرغم من سعي بعض محاولات كريستيفا أحياناً إلى عكس المأمول، فإن فكرها المتأخر يشهد على ديمومة الأزمة الدينية بدلاً من مساواتها بحلٍ مُحتَّم من الخطابات والممارسات الدينية. والحقيقة أن تركيز كريستيفا في فكرها على أزمة الدّين مبكراً قد استُبدِل به انشغالها بأزمة العلمانية، أو كانا متوازيين على الأقل منذ عام ١٩٩٠م على وجه الخصوص.

والسؤال المهم الذي قد يتوارد إلى ذهن القارئ هو: "إلى أيِّ مدى يجب أن نسعى إلى الحفاظ على الخطابات والممارسات الدينية في سياق الثقافة التي ما تزال تتجاهل أزمة الدين؛ وذلك من خلال إقامة شبكة أمان للتنظيم الإداري، والنزعة الاستهلاكية، والترفيه؟ وضعْ خلاف ذلك: إلى أيِّ مدى يمكن للمواضيع المعاصرة الناطقة تحمُّل أن تشهد على جوهرها الخاص مثل الناس ككائنين دينيين Homo Religious؟ وإلى أيِّ مدى يُعَدُّ هذا المفهوم اليوم مجرد مظهر طيفي داخل التجربة العلمانية في الثقافة الغربية الحديثة؟." ^^

لقد كان الأيديولوجيون العرب -أصحاب التاريخانية، ولِمَ لا العلمية، وكسر حواجز الغيبيات- يتغنون بها عندنا، ولم يُكلِّفوا أنفسهم عناء البحث والتنقيب؛ بغية الرأفة بالمتلقي المسكين، وعتقه من مسكوكاتهم البالية، وممضوغاتهم المستهلكة. فقد أفاد تيري إيغلتون Terry Eagleton، في أثناء حوار معه، أن الإلحاد في مأزق. صحيح أنه انتقل من قوة إلى أُخرى طوال القرن العشرين، وفقدت الكنائس تجمعاتها، وأكره اللاهوت على الفرار بسبب العلوم الطبيعية، غير أن واقعة الحادي عشر من سبتمبر غيرت كل شيء. فقد استمر تراجع الكنيسة التقليدية، وأخذت الشكوك الحادة من ريتشارد داوكنز فقد استمر تراجع الكنيسة التقليدية، وأخذت الشكوك الحادة من ريتشارد داوكنو كريستوفر هيتشنز Christopher Hitchens تضرب على

59

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Taylor, op. cit., p. 296.

وتر حساس لدى فعات مبتاعي الكتاب. أمّا في بقية أنحاء العالم فكان الدين يوقظ نفسه من سبات طويل. وقد بسطت أشكال العبادة البرية [المتوحشة] -المسيحية، والإسلامية، أو غيرهما للدها إلى الفقراء والمظلومين.

دخل إيغلتون عالم الشهرة في سبعينيات القرن العشرين بوصفه أحد نبلاء أكسفورد الإنجليزية، وكان أحد الاشتراكيين الثوريين، كما صرَّح هو نفسه، أو إن شئت-الاشتراكي الثوري ونبيل أكسفورد أيضاً. "وقد استطاع أن يصبح رمز النزاهة النظرية، والترابية اليسارية في الوقت نفسه الذي كان يرتقى فيه إلى ذروة دسم وظيفته. وبعد فترة من الزمن كانت هناك غبطة عدوى إيغلتون [أو حسد] حيثما كان الأدب موضوعاً للدراسة الأكاديمية. وفي السنوات الأخيرة، قد بدأ الرفاق، مع ذلك، يشتمُّون رائحة الردة؛ فإيغلتون قد يكون ما يزال وفياً ليساريته، ولكن بسبب أحكامه النقدية الأخيرة على الملحدين الجدد -من خلال اتمامهم بإساءة تفسير المسيحية الحقيقية- فإن ماديته الشجاعة قد تكون هجرته.""٩٥

ثم أخذ يجلِّي التسلسل الزمني الذي شهد انتكاسة فكرة الإيمان بالله، وكشف الحقائق التي يجهلها، أو يتجاهلها الكتّاب العرب. فتاريخياً "كان هناك الفلاسفة الأسطوريون في عصر التنوير؟ هؤلاء قادوا إلحاق التهمة في المرحلة الأولى من نشوئها بالكهنوت، ودق المسمار في إسفينه. ولكن أيًّا من هؤلاء لا يمكن أن يتصور عالماً من دون الله، حتى وإن فضَّلوا السجود له من وراء ستار العلم والعقل. وأيُّ ضرر ألحقوه بالدين، فقد أصلحه المثاليون الألمان بفكرتهم الصوفية عن الروح، ثم أتباعهم الرومانسيون الذين أعادوا الإله إلى الطبيعة والثقافة كليهما. وقد يعتقد المرء أن ماركس قام بعمل هائل في قتل الإله، ولكن فحصاً عن كثب للفرضية الشيوعية يكشف استحالة أن تكون بديلاً لمدينة السماء. أمّا نيتشه البائس، رغم ما قدَّمه من تهديد ووعيد، فقد انتهى إلى إحياء المسيحية في شكل السوبرمان Übermensch. وقد سقط حداثيو القرن العشرين في الفخ نفسه؛ فقد وجَّهوا نداءً للفن، عبثاً، من أجل سد "الفجوة حيث كان الإله ذات

٥٩ انظر الموقع الإلكتروبي:

<sup>-</sup> www.theguardian.com/books/2014/.../culture-death-god-review-terry-eagleton.

يوم". وإذا كان بعض الفظيعين من ما بعد الحداثيين تمكّنوا من الانفصال عن الدين في السنين الأخيرة؛ فإن ثمن ذلك كان مزيداً من الحرمان من الأمل والمعنى، لا أحد هناك على استعداد لدفعه." أوقد استنتج إيغلتون أن الله أثبت على نحو لا لبس فيه أنه من الصعب التخلص منه، وأن شائعات موته قد بالغ فيها أصحابها بدرجة لافتة.

ويُنصِف المحاورُ الرجلَ بقوله: صحيح أن إيغلتون قد اتَّهِم من بعض النقاد بالأنانية المتعالية، بيد أنه لا شيء يعلو على الحقيقة؛ فهو إن كانت له نقطة بيع فريدة من نوعها، فإنها الغرابة في محو الذات، وهو يبدو أشبه بالعرائس التي تؤدي عرضاً جيداً شائقاً، لكنها ترفض المثول بشخصها أمام جمهورها.

وقد نُتَّهم بالمغالاة، فيقول أحد المعترضين: إن رأي المحاور هذا فيه كثير من الذاتية، والمبالغة المجانية. فنرد عليه بأن كِتَاب الرجل يُفصِح، ويبين، ويزيل اللثام، ويُحقِّق المرام الذي كنّا وعدنا به منذ الصفحة الأولى.

يقول إيغلتون في المقدمة ما نصه: "هناك ميزة أُخرى متواترة في حجاجي، وهي قدرة الدين على توحيد النظرية والممارسة، والنخبة والجماهير، والروح والحواس، قدرة لم يكن في وسع الثقافة منافستها البتة." ولهذا، فإننا نطلب من المثقف العربي إنعام النظر في العبارات المنتقاة بجدٍّ وعمقٍ، وتقليب النظر في وظيفة الدين والقيم، والبُعْد عن المكابرة والخيلاء. "إنه واحد من الأسباب العديدة التي أثبت الدين من خلالها بيسر جدارته الأكثر على أنه الشكل الأكثر تماسكاً وجمعاً للثقافة الشعبية، على الرغم من أنك لن تتوقع ذلك إن أنت تصفحت عدداً قليلاً من نشرات الدراسات الثقافية الجامعية. وكلمة "الدين" قد تبرز بغتة حتى في مثل هذه الأدبيات، في كثير من الأحيان، كما في مثل الجملة: "يجب علينا أن نحمي قيم النخبة المتحضرة من أكفِّ الرعاع القذرة". إن كل منظر للثقافة تقريباً يمر اليوم في صمت، دون أن يعير بعض المعتقدات الأكثر حيوية ونشاطاً في حياة الملايين من الرجال والنساء العاديين أيَّ اهتمام، لا لشيء إلا لأن

٦٠ الموقع الإلكتروني السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Eagleton, Terry. *Culture and the Death of God- Preface* - Yale University Press, New Haven and London, p. ix. مقدمة

حدوثها لا يلائم ذوقه الشخصي، ومعظم هؤلاء هم من المعارضين المتحمِّسين الجائرين أيضاً."٦٢

ورد في مقدمة كتاب "طريق طويل شرق عدن" لبيت لاومان Pete Lowman: "إن الله، بالنسبة لمعظمنا، هو اختصار للأشياء الموضوعة على رفِّ بعيد للعقل: أشياء يمكن الاستغناء عنها دون أيّ إزعاج، أو ليس لها حقيقة على الإطلاق. وعلى الرغم من ذلك، فقد أُقنعت الغالبية العظمي من جنسنا، على مرِّ التاريخ، بوجود الله. وحتى اليوم، ما زال الكثير من أفراد الإنسانية يحتفظون بالإيمان بحقيقة الله، والخوارق. وفي معظم ثلثي العالم، كما في نيجيريا مثلاً، أو البرازيل، أو الشرق الأوسط، فإنه قد يكون من الصعب العثور على الماديين المتطرفين حقاً. فنحن الذين نعيش في شبه الجزيرة الأوروبية الصغيرة يكون لنا رأى مبالغ فيه، في بعض الأحيان، عن أهمية الأزياء [التقليعة] عندنا أكثر من رأينا في الاعتقاد؛ وذلك على افتراض أن ما تؤكِّده بلدان شمال الأطلسي يجب أن يكون هو الحقيقة دائماً. ولكن، ماذا سيعني لو كانت الأغلبية العظمي على حق، وإذا كان الميل في جميع أنحاء العالم في الإيمان بالله يتفق مع بعض العمق والحدس الدقيق للواقع؟ إنه لمن الجلى أن نلفى الحضارة الغربية -الثقافة التي يجري الترويج لها في ريو، ومانيلا، ولاغوس، وكاليكوتا مع كل أثر يمكن لنُظم تعليمنا ووسائلنا الإعلامية أن تحشده- تممّش الله، وتدرّبنا على أن ندعه جانباً، وننساه، ونمضى قُدُماً بدونه. الله، ببساطة، ليس قضية الاعتقاد، وحيث ما وجد هو الخاص الغريب (أنت تؤمن، وإذا كان ذلك حسناً بالنسبة لك، فإنني لا أقوم به، وهذا حسن بالنسبة إلى)."٦٢

ويستمر لاومان بالقول: "على مستوى منطقى بحت، فإن هذا الموقف لا يبدو ألمعياً من أصحابه. فبعد كل شيء، إن كان هناك صانع، وهو أو هي ليس ممكناً بحكم الحدِّ [التعريف]، فإنه سيكون مجرداً غير مهم. فإنكار/ إغفال "ه" قد يعني إغفال أيّ هدف من الأهداف التي بُني عليها عالمنا، وقد يكون كقذف القطع المركزية في لعبة اللغز، وما نزال نتوقع حتى الآن أن تُحدِث الصورة معنى. وبعض الأجزاء يجب أن تكون هنا أو

<sup>62</sup> Ibid.

<sup>63</sup> Lowman, Pete. A Long Way East of Eden, p. 2.

هناك، ولكن إغفالنا [رعونتنا] يمكن أن تعني أن اللعبة، في كلها، فشلت في أن تتجمع معاً (فـ"الأشياء تنهار، والمركز لا يستطيع التحمُّل"، كما قال ييتس في وقت مبكر عن الحداثة). وفي نماية المطاف، حتى خيارنا قد تكون له نتائج بعيدة المدى."<sup>15</sup>

ثم يُحدِّد لاومان هدف الكتاب تحديداً دقيقاً، ويجزم أن تلك النتائج هي التي يروم استكشافها: "هذا الكتاب ليس محاولة لإظهار تماسك المسيحية. إنه اهتمام أكبر بـ"سؤال الله" في المقام الأول. إنه يهدف إلى محاولة طرق بعض طرق التفكير لاكتشاف بعض أوجه الأزمة التي تواجهنا (وأطفالنا)، وإلى معرفة ما إذا كان "فقدان الله" يشرح بعضاً من تلك الحيثيات؛ ذلك أنه متى كان بإمكاننا معرفة ما المشكلة، فإن بداية التعامل معها ستكون بشكل صحيح."

وحتى نَلجُم الاسترسال في النظر إلى الدين -كما كان دائماً بوصفه ضرورة في حياة البشر، وكذا الدراسات بكل أشكالها وأطيافها (لا يُنكِر هذه الحقيقة إلا جاهل مُتعبِّت)؛ فإننا سنسوق نصاً من كتاب عنوانه أكثر تخصيصاً، وهو ذو ارتباط وثيق بدراستنا، في شقها الأدبي خاصة، ونشير إلى دراسة حديثة تكشف المستور، وتدحض ادّعاءات المنسلخين منّا، وهي أكثر تخصصاً، وتشد عضد الكتاب، وتسند ظهره. ثم نغلق الدائرة بكلام عن منهج في القراءة والتحليل أحدث ثورة كوبرنيكية -بلغة بعضهم في اللسانيات، وإشارة هادفة إلى مدرسة علمية تبنّت العلمية، وغيّبت الأيديولوجيا الغيبية بحسب بعض "المثقفين" منّا.

أمّا عنوان الكتاب فهو "الأدب الحديث وموت الله"، وأمّا الدراسة فهي "الحاجة إلى نقد أدبي ديني". وممّا دبجه المؤلّف في مقدمة الكتاب قوله: "بعدم وجود الله، حتى ولو باطنياً فقط في قلب الخلق، وبدون أفق المطلق، وبعد الخلود، يرى/ يعاين الكاتب عالما غير ثابت، ولا يجلّى الشعور بالعناية الإلهية، ويتم تغييره، يا للأسف، إلى عالم شعور

<sup>&</sup>quot; انظر مقدمة كتاب:

<sup>-</sup> Lowman, Pete. A Long Way East of Eden: Could God Explain the Mess we're in, p.3.

٦٥ المرجع السابق والصفحة نفسها.

بالعراء، والغربة، والكون الموحش والميكانيكي الكمي. ومن خلال القضاء على عالم ما وراء الطبيعة، كتَّف العلم من تصور اللامعقول، وبالنسبة لصورة الطبيعة بين الأنياب والمخالب الدموية التي أفرزتما علوم البيولوجيا في القرن التاسع عشر، والتي لم تكن مبالية بالعاطفة الذاتية بتاتاً، وبالتوق الإنساني العريق إلى الخلود، ورغبة الإنسان في أن يصبح على صورة الله. كل ذلك بمنطق لا هوادة فيه لأمثال كيريلوف Kirillov، وميخائيل باكونين Michael Bakunin الفوضوي الروسي الذي جادل في مؤلَّفه "الله والدولة" بأنه إذا كان الله موجوداً؛ إذاً فالإنسان يحرم من حريته، ولكن يجب على الإنسان أن يكون حراً، وهو ذو قدرة على الفوز بحريته؛ فالله، إذاً، غير موجود. ومع ذلك، فإن القياس المنطقي، إذا كان يساعد على جعل الإنسان حراً، فإنه يلقى عليه عبء المسؤولية التي هي مصدر الألم الوجودي الشديد. وهذا موضوعهم المطابق للتحدي البروميثي، والعذاب السيزيفي الذي جعل من نفسه حقيقة في أدب القرن العشرين خاصة." ٦٦

ثم تراه -بعد التسليم بحرية الإنسان في الاختيار؛ إذ صحيح أن الإنسان حرٌّ في الاختيار - يطرح مجموعة من الأسئلة الجوهرية، وهبي أسئلة تومئ بأنه لا يكتفي بالنظر عند موطئ قدمه فقط، كما يفعل الذين لا يعلمون إلا ظاهراً من الحياة الدنيا؛ إذ يسأل: "ولكن، ما أهمية الاختيار في عالم مصاب بالعبث في نماية المطاف؟ لقد كان نيتشه يفخر بدوره في قتل الله، ولكن بهجته التجديفية لم يمكنها أن تُبدِّد رعب النهاية. كيف يمكن للنوع البشري التحمُّل تحت تهديد الموت الوشيك دائماً، ولا مفر منه، وقد حرم من وعد الخلاص؟ فإذا كان الله قد مات، والعقوبات الخارقة ليست سوى أساطير خرافية لسباق الطفولة، إذاً ليس هناك أيُّ غاية متعالية تسعى الإنسانية نحوها، وليس هناك أجوبة يمكن للعقل توفيرها لمسائله الماورائية، فالإنسان الملحد يمكنه أن يكتشف، من الآن فصاعدا، لا معنى في الطبيعة ولا هدف، بالرغم من كل محاسبة النفس، وصراعات الضمير اليائسة. "٦٧

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Glicksberg, Charles. Modern Literature and the death of God, Brooklyn College of the City University of New York, The Hague Martinus Nijhoff, 1966, p. 3.

الأدب الحديث وموت الإله

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Ibid.

وبعد أن لمحنا ليلة العدم تبتلع كل المُثل والتطلعات الإنسانية، فإن الملاحَظ هو سعي نيتشه (المُبشِّر بالوعي الحديث) إلى رؤية الحياة والعالم مثل المعرض الجميل الذي لا يقتضى أيَّ تعليل آخر.

أمّا ما ندب صاحب الدراسة نفسه إليه، فهو لفت الانتباه إلى أن الحاجة الملحّة في عصرنا هي البحث عن سبل مناقشة الأبعاد الدينية والروحية في الأعمال الأدبية. "فنحن نعيش في عصر من الخطابات الهامة عن الخبرة في مناقشة الأبعاد الطبقية، والجنس، والتناص، والسياق التاريخي. ومع ذلك، فإن جزءاً مهماً ممّا نقراً من أدب ما يزال بمنأى عن خطاباتنا، أو قد يفكك، أو يؤرخن، أو يجنسن، أو نجعله علامات/ مؤشرات على قوة العلاقات السرية. فالتفسيرية السلبية لمثل هذا الخطاب المختزل كانت شاملة وناجحة.

تميل محاولات تحقيق تفسيرٍ أكثر إيجابية وغير مختزلة إلى أن تكون خطابات رفيقة معتدلة، وتُوجِّه نداءً إلى القيم العامة غير المفحوصة، وإلى جمهور معدل قبلاً. هناك حاجة ماسة في وقتنا الحاضر إلى التأويلات الدينية ذات الكفاءة الناجعة للدخول في علاقة منتجة ومنافسة للخطابات النقدية المهيمنة."<sup>79</sup>

بعد تثبيت هذه البديهة التي تشمل تبني كل المقاربات، وقراءة جميع العلامات بلغة السيميائيات؛ من: طبقية، وتاريخية، وجنس، وتناص، وجنون... فقد آن الأوان لتبني تأويلات دينية ذات كفاءة ناجعة، وترى الكاتب يوضح مراده من دون وَجَل، أو أيِّ مركب نقص قد يُنعَت به، كما هو الحال عند ذرارينا. "إن الإجابة عن معضلة الشكوك والرفق/ الاعتدال قد تكون مجرد شعور ناتج عن تعقيد هذا الموضوع. الحاجة إلى النقد الأدبي الديني ليست تعكس الفراغ العلمي الحالي فحسب، ولكنها تأتي من الجوع الروحي الذي يشعر به العديد من المعلمين والطلاب وسيلة لمناقشة تقاطعات الحياة الروحية

55

<sup>68</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Taylor, Dennis. The Need for a Religious Literary Criticism: Religion and the Arts in: www.bc.edu/publications/relarts/.../v1-1taylor2.html. الحاجة إلى نقد أدبي ديني: الدين والفنون

الخاصة مع ما يقرأون. هذان الاحتياجان؛ العلمي، والروحي، يعكسان الصعوبة البالغة في هذا الموضوع الذي يستدعى مداراً فكرياً قصيراً، والكد في عدد من النقاط." ٧٠

ونجد الرجل لا يبخس الناس أشياءهم، ويُحق الحق لأصحابه؛ إذ يؤكِّد أن القول بوجود فراغ كبير في المناقشات الروحية المتعلقة بالأدب فيه بعض الجور على أولئك الذين يعملون منذ أمد طويل في هذا المجال، والذين قد ترتبط أعمالهم بمجلات عدَّة، تتناول -مثلاً - موضوعات الدين والأدب، والمسيحية والأدب، والأدب واللاهوت، والنهضة. غير أن المحررين والكتّاب في هذه المجلات قد يتفقون على أن خطابهم لم يصبح بعدُ واحداً من الخطابات الأكاديمية الرئيسة.

ويقطع المؤلِّف وعداً على نفسه بأن يشير إلى بعض الأمثلة على لحظات الأدب التي تمتف بمعالجة نقدية محنكة افتُقِدت في العقود الأخيرة، ويسرد سبعاً منها، مُلمِّحاً إلى بعض الأعمال ذات الصلة التي قد تحتوي على بذورٍ ممّا سعى إليه.

ونُعرِّج الآن على النموذج التمثيلي للسانيات، ويحضرنا في هذا المقام كتاب أصابنا بالشده والحيرة عند تصفُّح أوراقه، ونكاد نجزم أنها ستصيب كل من يقرأه؛ فقد وسمه مؤلِّف بـ "الله وعالَم العَلامات: التثليث، والتطور، وسميائيات تشارلز ساندرز بيرس الميتافيزيقية". ٧١ هذه أُولى الأثافي، أمّا الثانية فهي ما سنسوقه مختصراً بأمانة شديدة؛ فقد جاء في المقدمة أنه يمكن وصف هذا الكتاب بطرائق مختلفة، "فهو عبارة عن دراسة فلسفية في مجال العلوم والدين. وهو يستخدم فلسفة تشارلز. س. بيرس (١٨٣٩ -١٩١٤) على وجه التحديد، وذلك للتوسط بين البيولوجيا التطورية الداروينية، واللاهوت المسيحي. هو مساهمة في اللاهوت النسقى المسيحي. إنه، بشكل دقيق وخاص، اقتراح لطريقة جديدة لمقاربة لاهوت التثليث، نموذج سيميائي للتثليث."٧٦

71 Robinson, Andrew. God and the World of Signs: Trinity, Evolution, and the Metaphysical Semiotics of C.S. Peirce - Series Editor F. LeRon Shults, University of Agder, Norway, volume2, Brill, Leiden, Boston, 2010.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Taylor, op. cit.

الإله وعالم العلامات: التثليث، التطور، وسيميائيات بيرس المتافيزيقية

٧٢ المرجع السابق، ص ١.

وفي صفحة أُخرى نجده يقول: "في فلسفة بيرس بدأت إخال أنني قد التقطت قطعة من اللغز؛ يحتمل أن يكون لها شكل اللازمة لوساطة مُرضية بين العلم والدين، بين اللاهوت المسيحي، وعلم الأحياء التطوري. هذا الكتاب هو نتيجة لسنوات من العمل على هذه الفكرة [لاثنتي عشرة سنة]." " "

ثم يؤكِّد في صفحة أُخرى أن: "النموذج السيميائي يفي بهذا الشرط؛ لأن فئات بيرس الثلاث لها واقعية/ حقيقة، متميزة ودائمة. فالمبدأ النهائي للكائن؛ لا هو واحدية الأفلاطونية المحدثة (الأوائل) Firstness، أو وضوح المطلق الهيغلي (الثوالث) الأفلاطونية المحدثة (الأوائل) Secondness والثوالث، مثل الأوائل، حقيقية في العالم بشكل دائم؛ إذاً، بحسب النموذج السيميائي للتثليث، فالأب، والابن، والروح متميزون أبدياً في كُنْه [كينونة] الإله. ويتوافق هذا النموذج السيميائي، أيضاً، مع الأمنية/ الرغبة، الأخرى desideratum في أن يكون متجانساً (على عكس العَرضي) مع ما يلزم تثليث الله؛ ذلك لأن فئات بيرس إنما وُحِدت لتكون كُليّة فينومينولوجياً. ولسنا في حاجة إلى فئات أخرى ما وراء الأوائل والثواني والثوالث بغية ضم كل العناصر المرصودة بالخبرة. وفي هذا الصدد، فإن النموذج السيميائي أكبر، لا محالة، من التناظرات [التشبيهات] التقليدية النفسية والاجتماعية للتثليث، وهذه نقطة سأعود إليها."

ومن العناوين المثيرة حقاً: Community of الإيمان، والأمل، والإحسان/المحبة: فضائل مجموعة المستقصين A Semiotic Model of the والجزء الثاني برمته، وضمنه العنوان: A Semiotic Model of the والعنوان: نموذج سيميائي للتثليث: الرب واهب الحياة Trinity، والعنوان: نموذج سيميائي للتثليث: الرب واهب الحياة والعنوان: إلى: Giver of Life؛ أي: يسوع والذي شُرّع: عودة يهوه. والكتاب كله مثير للجدل، وما علينا سوى تلمُّس صفحاته.

<sup>&</sup>lt;sup>٧٣</sup> المرجع السابق، ص٣.

٧٤ المرجع السابق، ص١٠٤.

ونختم الدائرة بما ألزمنا به أنفسنا أنه سيكون آخر إشارة في هذا السياق، وهو يتعلُّق بمدرسة فرانكفورت. فقد أورد صاحب كتاب "مدرسة فرانكفورت المبكرة والدِّين" في المقدمة ما نصه: "ومع ذلك، فإن اليسار والخصائص المناهضة للطابع الليبرالي في جاذبية المدرسة [مدرسة فرانكفورت] لم تتعايش بدون توتر. والتناقضات داخل الاستقبال الإيجابي المبكر في عمل المدرسة تكتلت أساساً حول مسألة دور الدين المفترض في النظرية النقدية. ومن جهة أُولى، قد استقطب رجال الدين المسيحي دعمَ نضالهم ضد الخصخصة الحديثة للدين من محاولة الدمج، في النظرية النقدية، للاهتمامات المعرفية، والسياسية والوجودية. وذلك بالقول، بطريقة من الطرق، إن المحتويات الدينية تحتاج إلى أن يحافظ عليها في أيّ ممارسة تحررية حقيقية. ويبدو أن مُنظِّري النقد أنفسهم قد أجازوا التأويل السياسي اللاهوتي لأعمالهم. ومن جهة ثانية، فإن الدين نفسه كان، بطبيعة الحال، مكشوفة مساوئه من خلال تبادل المصلحة مع الرايخ الثالث. فخلال الاثني عشر عاماً من الهيمنة النازية، فإن الانتهازية الديبلوماسية للكنيسة الكاثوليكية كانت تتنافس على القرارات الاستباقية مراراً لوضعيات الاشتراكية الوطنية في ألمانيا البروتستانتية. وقد تضافرت دوافع معاداة السامية التقليدية المستمدة من المصادر المسيحية، مع أشكال معاداة السامية الحديثة على وجه التحديد. وكان يبدو من السهل بشكل واضح دمجهما معاً في طقوس الوثنية الجديدة التي اخترعتها الاشتراكية الوطنية لنفسها."°

لنتأمَّل صنو هذا الكتاب ٧٦ عن المدرسة نفسها، الذي سنكتفى منه بثلاث فقرات نحسب أنها جامعة مانعة في ما نروم بلوغه من تحقيق المرام الذي وعدنا به، والذي يتمثَّل في بروز ملامح قيمية، وعودة جديدة إلى التدين بعد انتكاسة الموت والعدم.

٧٥ انظر مقدمة كتاب:

<sup>-</sup> The Early Frankfurt School and Religion, Edited by Margarete Kohlenbach And Raymond Geuss- First published 2005 by Palgrave Macmillan, Introduction: The مدرسة فرانكفورت المبكرة والدين . .-Frankfurt School and the Problem of Religion, pp. 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Mendieta, Eduardo. The Frankfurt School on Religion: The key Writings by the Major thinkers - New York and London: Routledge, 2005.

مدرسة فرانكفورت حول الدين: الكتابات الرئيسة للمفكرين الكبار

فممّا يسوق المؤلّف في مقدمة الكتاب: "مدرسة فرانكفورت لم تكن مجرد جدول لبحوث مبتكرة، وإنما كانت موضع اعتماد وتحويل للعديد من التقاليد الفكرية أيضاً. فعندما يتحدث المرء عن النظرية النقدية لمدرسة فرانكفورت، فإنه يحيل، فضلاً عن ذلك، على موسوعة كاملة من المقاربات الفلسفية والمفهومية." ٧٧

أمّا الذي أثار انتباهنا أيّما إثارة فهو الإشارة الثانية على وجه الخصوص، التي نصّ فيها المؤلّف على أن من التيارات الفكرية الأخرى التي تلتقي مع النظرية النقدية للمدرسة "ما كان يُدعى بالجمالية اليهودية الماشيحانية التي كانت فريدة من نوعها في توحيد يهود وسط أوروبا، على وجه الخصوص، واستيعابهم، ولا سيما ألمانيا، حيث اليهود، يا للمفارقة، قد حققوا أكبر استيعاب، وهو التقارب الذي دعاه جورج لوكاش George للمفارقة، قد حقوا أكبر استيعاب، وهو التقارب الذي دعاه خورج لوكاش Lucäs المدمرة للتسوية الرأسمالية لكل الحياة الاجتماعية مع العلمانية المفارقة، وأشكال النقد اليهودي المروع الملحد الذي تم توليفه مع النقد الماركسي للسلع/ البضاعة، قدّم طرازاً من شكل نقد اجتماعي كان عبر – تخصصي، بل حتى ضد تخصصي.

إذا كان التنوير قد أعلن، في إبّانه، انتصار العقل من خلال قهر اللاهوت، وعزل الدين إلى ذاتية مدجنة، فإن التنوير اليوم يعيش عن طريق توظيف خدمات لاهوت العقل بغية إنقاذ العقل من خلال الدين، وذلك بكشف القناع عن وثنية السوق والتكنولوجيا، وبالعودة إلى موضوع الحرية الذاتية. ومع ذلك، فإنه في "عالم معلَّمَن، فحسب، يمكن أن يُرى اللاهوت والدين على حقيقتهما"، وهذا مثلُ تحقيقٍ مؤكد. وهذا هو الموقف المفارق الذي تبلوره النظرية النقدية لمدرسة فرانكفورت بكثير من البلاغة، وتحاول التفكير من خلاله. وهذا ما تسعى هذه المختارات إلى توضيحه، والبرهنة عليه بعيداً عن التجريح والطعن. وعلى خطى الفلسفة، نردد الأسطر الأولى من الديالكتيك السلبي: "أن يُبرَّ [بشيء ما] فلأن ساعة تحققه قد فقدت. فالدين يعيش اليوم؛ لأن وعده وتذمره، وتوقه وأنينه، ظلت كلها حبراً على ورق، وغير مسموعة. وفي قلب النظرية النقدية لمدرسة

\_

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Ibid. p. 5.

فرانكفورت، لا نجد مجرد اهتمام عَرضي، أو تبعية للدين، وإنما هي مواجهة مركزية، ومتعمدة، وصريحة مع كل من الدين واللاهوت. وإن هذا الاهتمام واللاهوت ليس مجرد وظيفة للإحاطة الموسوعية والشاملة لمفكري المدرسة، وإنما كان الدين حقلاً شاسعاً للدراسة، مثله في ذلك مثل الفن وصناعة الثقافة."^^

#### خاتمة:

دارت دراستنا في مرابع الكتابات الغربية نفسها، والاستشهاد بالمراجع المتنوعة التي تشتمل على الفلسفي، والفكري، والأدبي؛ فانجلي الوجه السالب الخفي عنّا، وهو ما تمثَّل في ضرب الحداثة الغربية، وما بعد الحداثة، في متاه "الكاتب الخارق" الذي نصَّب نفسه برومثيوس، خاطف نار المعرفة من الآلهة، كما يزعمون، وسيزيف مقارع الأقدار في دورة عبثية، كما أسَّسوا عليه رؤاهم.

وقد دلفنا إلى بيوت بعض ممَّن قالوا إنه "لا خيار"، وأصرُّوا على القذف بنا مباشرةً إلى الظلمات، وهم الذين جعلونا - كما تقول إحدى الدراسات بكل جرأة - نمتدح دعاة العدم، ونُبشِّر بسلوك جنسي استعرائي بقدر ما هو عقيم، ونصغي بلا توقف إلى لازمة مضجرة من أفعال البشر الدنيئة. وما ذلك، في رأينا المتواضع، إلا نتيجة تخلَّى هؤلاء العدميين عن المتعالى المتجاوز قدرات البشر البسيطة، مهما علت في الأرض، وإحلالهم الإنسان محل الله. ولهذا، فقد سقنا من النصوص ما حسبنا أنه يكشف سوءاتهم، ويُعرّي ادعاءاتهم من أبناء جلدتهم أنفسهم؛ وبذلك نكون قد أوفينا السؤال الأول حقه من الإجابة نسبياً، من خلال انتكاسة موت القيمي، وجعل الله ظهرياً؛ فجعلنا الوجه السلبي الخفي بين يدى القارئ ماثلاً أمامه.

ثم تعرضت الدراسة إلى بعض مَن نادوا بإمكانية أن تبقى العدمية مجرد صرعة (موضة) أدبية وفلسفية للكثيرين، بدل أن تصير فجأة كأنها حقيقة الشرط الإنساني. وقد اعتقد هؤلاء أن الدين عاود الظهور منذ أواخر عام ١٩٧٠م بوصفه قوة عامة، وعلامة

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Ibid., pp. 6-8.

على الهويات العرقية، مُشكِّلاً موضوعاتها الحديثة، وأساليب حياتها؛ إذ تحوَّلت أهمية تحديد الدين السياسية إلى ظاهرة عالمية، طالت أمريكا الشمالية، والشرق الأوسط، وإفريقيا، وجنوب آسيا وشرقها، وأمريكا اللاتينية، وصولاً إلى أوروبا، حيث سقطت يوغوسلافيا بمحاذاة الأسس الدينية.

لقد كان لهذه الأحداث تأثير عميق في دراسة الدين. والأهم من ذلك تحديها نظريات العلمانية التقليدية. فبعد كل ما قيل عن تمميش الدين، ها هي الأديان تُدعى مرَّة أُخرى إلى المركز. وبعد كل التركيز على لا مرئية الأديان وخصخصتها، فقد انجلى الكثير منها على حين غفلة. وبعد كل الاهتمام الذي حظيت به أشكال الدين الذاتية، والروحية، أو الدين الضمني، برزت أديان واضحة للعيان، مع أهداف وجودية قوية و"أجندات" سياسية. وخلافاً لتوقعات العلمنة، فقد تحدَّت الدولة العلمانية العودة إلى الدين، وتَعيَّن على المُنظِّرين الاجتماعيين التغلُّب على نشازهم المعرفي.

لقد حاولنا أن نُنوع -في المحورين، وفرعيهما- الأسماء المعروفة المشهورة التي تنادي بالعَدَمية، وتلك التي تنادي بضرورة الدين والقيم؛ لكيلا يقال إننا جئنا ببدع من القول؛ أي ذكرنا أسماء لتيارات أدبية وفكرية، أو لأشخاص مغمورين، أو غير متداولين على الأقل.

وإنّا لنأمل أن نكون قد جبنا أرض الغاية التي مسلكها من باب الحديث ذي شجون، وقطفنا ثمارها التي هي من باب كشف اللثام لبلوغ المرام.

## يصدر قريباً



مَدْخُلُ الْيَ يَجَذِيدُ آلْخِطَابَ لَ الْمِسَالِاتِي

الانِتَتَاذَالدَّكَةُوْرَ عَبْدُ اللهِ ابَرَاهِیَهُ زَنْدُّ اَلٰکیکِلانِی



المغهد الغالئ للفكن الإشالامي

## وحدة الديني والفلسفي في مشروع "أبو يعرب المرزوقي" الحضاري

### حنان فيض الله الحسيني\*

#### الملخص

الفيلسوف التونسي أبو يعرب المرزوقي واحد من الفلاسفة العرب المعاصرين الذين تدور حولهم الكثير من التساؤلات، من مثل: ما مدى معقولية المشروع الفلسفي الذي ما فتئ ينظر إليه ويدافع عنه؟ هل يستطيع مشروعه في النهضة إيجاد قاعدة حقيقية يقوم عليها؟

وللإجابة عن السؤالين المطروحين، ارتأينا الوقوف عند إشكالية علاقة الفكر الديني بالفكر الفلسفي، التي يُؤسَّس المرزوقي من خلالها للإصلاح في منحيين اثنين، هما: الديني، والفلسفي؛ فالنهوض الحضاري للأمة في فلسفته يكتسب أهميته من ضرورة التوفيق بين الدين والفلسفة، في وقتِ اشتد فيه الصراع بينهما.

الكلمات المفتاحية: أبو يعرب المرزوقي؛ النهوض الحضاري؛ الفكر الديني؛ الفكر الفلسفي.

#### Unity of the Religious and Philosophical in Al-Marzouki Civilizaitonal Project

#### **Abstract**

Abou Yaareb Al-Mazouki is a contemporary Tunisian philosopher and a controversial scholar. Questions about his philosophical project pertain to how realistic is this project, and how solid is its base

To answer these questions, this paper examines the relationship between religious and philosophical thoughts. Al-Mazouki emphasizes that the path to the prospective reform has to pass through both religious and philosophical reforms. The civilizational revival of the ummah in his philosophy has its importance from the need to reconcile religion and philosophy, at a time of intense conflict between them.

Keywords: Abou Yaareb Al-Mazouki; Civilizational revival; Religious thought, Philosophical thought.

\* دكتوراه في الفلسفة، الجامعة الأردنية، ٢٠١٧م، باحثة في مجال الفلسفة الإسلامية، عمّان. البريد الإلكتروني: hanan\_alhuss@yahoo.com

تم تسلم البحث بتاريخ ٢٨/١٠/٢٨ م، وقُبل للنشر بتاريخ ٢٠١٨/٣/١٧م.

#### مقدمة:

إن الواقع الأليم الذي تعيشه الأُمَّة العربية الإسلامية، من حيث الاصطراع القائم بين التوجُّهين الديني والعقلي، يعيد إلى الأذهان الإشكالية الأساسية التي تدور حولها أزمة الحضارة العربية الإسلامية في مراحلها المبكرة، والتي تتمثَّل في الانقسام بين النقل والعقل، مُستحضِرين في هذا الإطار تعثُّر مسار النهضة في القرنين الأخيرين؛ نتيجة التجاذب بين الديني والعقلي في رسم إطار التجديد.

ومن الجدير بالذكر أن الفصام بين الدين والفلسفة قد تكرَّر في التاريخ الفكري المعاصر، فأصبح بين الإسلاميين والعلمانيين، عن طريق الفصل بين التجربة الدينية والتجربة الفلسفية، وهو ما أطلق عليه المرزوقي اسم الفصل غير المشروع. ' وقد أضفي هذا الفصام على مسيرة الفكر العربي والإسلامي مزيداً من التعقيد والتشابك، تمثُّل في الجمود الذي أصاب حرية الفكر لديهم.

يهدف هذا البحث إلى إلقاء الضوء على إشكالية الوحدة بين الديني والفلسفي لدى المرزوقي؛ وذلك بفهم الإشكالات المرتبطة بهما نتيجة التحريف الذي أصاب كلَّا منهما، فضلاً عن إبراز دور المرزوقي في التوحيد بين الدين والفلسفة، بوصف ذلك خطوة مهمة تندرج ضمن سياق مساعي النهضة. ويهدف البحث أيضاً إلى توضيح دور كلّ من الدين والفلسفة في مشروع المرزوقي، وعلاقتهما بوحدة الفكر الإنساني، والكشف عن مسيرة تطورهما (محطات الفصل والوصل بينهما)، وسبر غور منهجية المرزوقي في التوحيد بين الدين والفلسفة من خلال طرح فهمه لتاريخ الفكرين الديني والفلسفي و تطورهما.

وتنبع أهمية البحث من جوانب عدَّة، أهمها: محتوى البحث الذي يعرض لصراع قديم حديث ما زال يستنزف الكثير من طاقات الأُمَّة؛ والفكرة المركزية في فكر المرزوقي، وهي "وحدة الفكرين: الديني، والفلسفي" التي تُمهِّد -في نظره- لإصلاح العقل، وجسر الهوَّة

المرزوقي، أبو يعرب. شروط نحضة العرب والمسلمين، دمشق: دار الفكر المعاصر، ط١، ٢٠٠١م، ص٧٢. <sup>\*</sup> هذه العبارة تشير إلى كتاب رئيس من كتب المرزوقي، هو: "وحدة الفكرين: الديني والفلسفي".

بين ما يُسمّى النقل والعقل، وإطفاء جذوة الصراع القائم بين الفقهاء والفلاسفة؛ ومشروع المرزوقي القائم على فكرة "وحدانية تاريخ البشرية" بتركيبته الفلسفية والدينية، مستعيناً بما قدَّمه مفكران كبيران عالجا مسألة الوحدة بينهما من منظور فلسفة التاريخ وفلسفة الدين، وهما: ابن خلدون، وابن تيمية.

#### دلالة المصطلحات:

#### ١. الديني:

عرَّف إخوان الصفا الدين بأنه "شيئان اثنان: أحدهما هو الأصل وملاك الاعتقاد في الضمير والسر، والآخر هو الفرع المبني عليه القول والعمل في الجهر والعلن." وقال جابر بن حيان: "إن حدَّ الدين هو الأفعال المأمور بإتيانها للصلاح بعد الموت." أ

أمّا في المعجم الفلسفي فإن "الدين يُعبِّر عن العلاقة بين المطلق في إطلاقه والمحدود في محدوديته، ولهذا يتصف أيُّ دين بما يأتي: أ. الاعتقاد في مطلق. ب. تحديد علاقة الفرد بهذا المطلق. ج. ممارسة شعائر وطقوس معيَّنة." ٥

وتأسيساً على ذلك، فقد مثّل الدين رؤية للوجود والذات والمآل، وهي رؤية تنتظم في تصورٍ يُشكِّل ما يدين به الإنسان، ويعتقده، ويتخذه مذهباً؛ إذ يُعَدُّ الدين منظومة لا يستغني عنها المجتمع، ولا ينفك منها الإنسان، سواء أكان سماوياً أم غير ذلك من التصورات الوضعية -وإن كانت الأديان السماوية هي مجال بحثنا- علماً أن مصدر المعرفة في الدين هو الوحى الثابت الذي لا يحتمل إلا التصديق.

#### ٢. الفلسفى:

لم يتفق الفلاسفة على تعريف اصطلاحي واحد للفلسفة؛ إذ عرَّفها كل فيلسوف من زاوية رؤيته لوظيفتها. وقد قدَّم الفلاسفة المسلمون تعريفاً لها غير مختلف في مضمونه؛ إذ

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> إخوان الصفا. **رسائل إخوان الصفا**، تحقيق: خير الدين الزركلي، مصر: المطبعة العربية، ١٩٢٨م، ج٣، ص٤٢٢.

<sup>ُ</sup> ابن حيان، جابر. مخت**ار الرسائل**، تحقيق: ب.كراوس، القاهرة: مكتبة الخانجي، ١٣٥٤هـ/٩٣٥م، ص١٠٨.

<sup>°</sup> وهبة، مراد. المعجم الفلسفي، القاهرة: دار قباء، ط١، ٢٠٠٧م، ص٣١٧.

عرَّف الكندي (ت٢٦٠هـ) الفلسفة بأنها "علم الأشياء بحقائقها بقدر طاقة الإنسان."٦ فهي بحث عن حقائق الأشياء وفق قدرة الطبيعة البشرية، بوصفها تساؤلاً مستمراً، وهذا البحث العقلي المعمَّق يدور حول موضوعات المعرفة الكبرى (الله، والوجود، والإنسان)، ومصدر المعرفة فيه هو العقل البشري الذي يحتمل الصواب كما الخطأ. أمّا ابن رشد فعرَّف الفلسفة من حيث الوظيفة بأنها "تفحص عن كل ما جاء بالشرع: فإن أدركته استوى الإدراكان (المسموع والمعقول) وكان ذلك أتم المعرفة، وإن لم تدركه أعلمت بقصور العقل الإنساني عنه وأن يدركه الشرع فقط." " والملاحَظ هنا أن ابن رشد قد جعل الفلسفة خادمةً للدين كما أن العقل خادم للوحي.

#### ٣. الفكر الديني والفكر الفلسفي:

الفكر عامةً عنـد أبي حيـان التوحيـدي: "هـو استخراج الغـوامض مـن العلـوم."^ و"يقال: ما الفكر؟ الجواب: هو سلوك النفس الناطقة إلى تلخيص المعاني، ومعرفة ماهياتها." و"الفكر عند مين دي بيران قوة درّاكة تردُّ الكثرة إلى الوحدة." ` وهو عند ابن سينا: "ما يكون عند إجماع الإنسان أن ينتقل من أمور حاضرة في ذهنه... إلى أمور غير حاضرة فيه. وهذا الانتقال لا يخلو من ترتيب."١١

وعلى هذا، فإن للفكرين الديني والفلسفي صلةً بحصيلة إنتاج الأمم المعرفي من الدين والفلسفة، على مرّ التاريخ والحضارات المتعاقبة؛ فهما يُمثِّلان تراكماً معرفياً إنسانياً عبر حقب مختلفة من التاريخ، ولا يخصان حضارة دون أُخرى.

وفي هذا السياق، ينطلق الفكر الديني (إنتاج العقل الموحى إليه) من علوم الشريعة إلى علوم الطبيعة، وتغلب عليه إبستمولوجية العلوم الإنسانية. وهو يتضمن الصيغ

<sup>&</sup>lt;sup>٦</sup> الكندي، يعقوب بن إسحاق. **رسائل الكندي الفلسفية**، تحقيق: محمد عبد الهادي أبو ريدة، القاهرة: دار الفكر العربي، ط۱، ۹۵۰م، ج۱، ص۹۷.

ابن رشد، أبو الوليد. تقافت التهافت، تقديم وضبط وتعليق: محمد العربيي، بيروت: دار الفكر اللبناني، ٩٩٣ م،

<sup>^</sup> التوحيدي، أبو حيان. كتاب المقابسات، تحقيق: حسن السندوبي، مصر: المطبعة الرحمانية، ١٩٢٩م، ص٢٠٣. ° المرجع السابق، ص۲۲.

۱ وهبة، المعجم الفلسفي، مرجع سابق، ص٢٦٦.

۱۱ ابن سينا، أبو على. **الإشارات والتنبيهات**، تحقيق: سليمان دنيا، مصر: دار المعارف، ٩٥٧ ام، ص١٩٥٩.

المختلفة لفهم النص الديني ودراسته، من حيث هو فهم للتعاليم الإلهية -إذا كان الدين سماوياً - التي بشر بها الرسل؛ أي إنه اجتهادات بشرية تُمثِّل رؤية العلماء والمفكرين للوحي. وبهذا، فإن تمييز جوهر الدين من تصورات البشر عنه هو ضرورة يقتضيها أمر تميُّز الإلهي المقدَّس من البشري المتغير النسبي الذي لا عصمة له؛ دفعاً لتوثين الفكر الناتج من الفهم.

أمّا الفكر الفلسفي (العقل بحسب تطوره الطبيعي) فينطلق من علوم الطبيعة إلى علوم الشريعة، وتغلب عليه إبستمولوجية العلوم الطبيعية. وهو يُمثِّل نتاجاً ومضموناً معرفياً يحتكم إلى العقل، ويجمع بين المواقف والمذاهب الفلسفية المختلفة، وهو أيضاً حاصل نشاط إنساني مارسه الإنسان منذ القدم، وعُرِف بشكل أو بآخر في مختلف المجتمعات.

والمنهج في الفكر الديني تحليلي، وذلك باعتماده على تفسير نصوص الدين وفهمها، واحتكامه إلى علوم الشريعة. في حين يتبع الفكر الفلسفي المنهج التأويلي في الفهم، الذي يُحتكم فيه إلى علوم الطبيعة، لا إلى علوم الشريعة بالضرورة.

وقد عرض المرزوقي لمضمون الفكرين، مُبيّناً أن الفكر الديني نشاط إنساني يتعلَّق بـ"العلم العملي وأصوله الفلسفية" الذي يتضمن الفقه بضروبه (الكبير، والأكبر، والأصول الفلسفية (علم العمل العام: التاريخ، والسياسة)، والذي يتناسب معه علم التصوف؛ وأن الفكر الفلسفي نشاط إنساني يتعلَّق بـ"العلم النظري وأصوله الفلسفية" الذي يتضمن ضروب موضوعه: الطبيعي (علم الطبيعة)، والإنساني (علم الثقاقة)، والطبيعي وعلاقته بالإنسان (علم النفس)، والإنساني وعلاقته بالطبيعة (علم العمران البشري)، والأصول الفلسفية (علم النظر العام: المنطق، والرياضيات)، والذي يتناسب معه علم الكلام بمجمله. في حين يتوحَّد كلا الفكرين في علم تدبر القرآن الكريم بوصفه النص المؤسس والمعيار لكل النشاط الإنساني.

ولا شكّ في أن تصنيف المرزوقي لمضمون هذين الفكرين قد انبثق من رؤيته للنشاط الإنساني (بشقيه: العملي، والنظري) في مراحله المتعاقبة، وتمثُّلاته خلال مراحل التاريخ المختلفة، فجاء المضمون على هذا التنوع والاختلاف.

۱<sup>۲</sup> المرزوقي، أبو يعرب. **وحدة الفكرين: الديني والفلسفي**، دمشق: دار الفكر المعاصر، ط۱، ۲۰۰۱م، ص۱۲. المرجع السابق، ص۱۲.

### المرزوقي وعلاقة أفكاره بالتراث:

إن العناية بمسألة الوحدة بين الدين والفلسفة ليست أمراً جديداً طارئاً؛ فهي قديمة قِدَم التناقض بينهما. وقد حدث الاقتران بين الدين والفلسفة في عصر الوثنية حين تحوَّلت الآلهة من آلهة للشعب والخيال إلى آلهة للفكر عند الفيشاغوريين المحدثين والأفلاطونيين المحدثين، وحصل الاقتران نفسه عند آباء الكنيسة عندما أصبح علم اللاهوت هو الدين المصحوب بالوعى والفكر الذي اكتمل بالتوحيد بين الدين والفلسفة في العصور الوسطى، على يدكل من: أنسلم Anselm (ت١١٠٩م)، وأبيلار Abaelardus (ت١٤٢م)، اللذين طوَّرا مُقوّمات الإيمان انطلاقاً من الفلسفة، مُعتقِدين أن "المعرفة العقلانية للإيمان زيادة في تكوين الإيمان ذاته." ً ' أ

أمّا توما الأكويني Thomas Aquina (ت١٢٧٤م) الذي يُعَدُّ من كبار المتكلمين والفلاسفة المسيحيين، فاعتقد "أن العقل والدين منسجمان بصورة تامة تقريباً، واعتبر أفكار أرسطو Aristotle السينوية منسجمة مع المسيحية، ولا يتصور إطلاقاً أن يرصد أحد أيَّ تمافت بين أهداف أبحاثه الفلسفية وأهداف أبحاثه الكلامية."° ١

وقد سبقت ذلك محاولات عدَّة للتوحيد بين الفكرين خلال حقب زمنية مختلفة، وذلك بنفي الجحود عنهما، مثل محاولة أفلوطين Plotinus (ت٢٧٠م) التغلُّب على الجحود في الفلسفة بتجاؤز التقابل بين أفلاطون Plato وأرسطو لتحقيق ما دعا إليه سقراط Socrates، ولكن محاولته لم تُحقِّق غايتها؛ لأن الفكر الديني كان يشوبه  $^{1}$ الجحود، وهو ما أوجب تجاؤز التقابل بين موسى وعيسى لتحقيق ما دعا إليه إبراهيم.

١٠ هيجل. جدلية الدين والتنوير "من دروس فلسفة الدين لهيجل"، ترجمة: أبو يعرب المرزوقي، أبو ظبي: كلمة، ط۱، ۲۰۱٤م، ج۱، ص۲۶.

١٥ رضائي، محمد. "الهوية، الانتماء، والموضوعات"، ترجمة: على آل دهر الجزائري، نصوص معاصرة، (٢٢)، مركز البحوث المعاصرة في بيروت، ص١٩٧. ٢٠١٥، الموقع الإلكتروني: nosos.net.

١٦ يفترض المرزوقي أن القصد السقراطي مماثل للقصد الإبراهيمي في تجاؤز الثنائية بين الدين والفلسفة. انظر: - المرزوقي، أبو يعرب. "مبادئ العقل وقيمه: دلالات التجاوز النقدي للسنتين العبرانية واليونانية"، فكر ونقد، عدد ٣٦، ٢٠٠١م، ص٧٣. انظر الموقع الإلكتروني:

<sup>-</sup> www.aljabriabed.net/n36 03marzuki.htm

١٧ المرجع السابق، ص٥٣ - ٥٤.

وبالمثل، فقد أقرَّ الكثير من الفلاسفة المسلمين بالوحدة بين الدين والفلسفة، وتُعدُّ محاولة الكندي (ت٢٥٦ه/٨٧٨م) إثبات الوحدة بينهما إحدى أهم المحاولات التي قرَّر فيها وحدة الحقيقتين الدينية والفلسفية، وعدم وجود تناقض بينهما. يقول الكندي في تعريف الفلسفة: "إن أعلى الصناعات الإنسانية منزلة وأشرفها مرتبة، صناعة الفلسفة التي حدُّها: علم الأشياء بحقائقها بقدر طاقة الإنسان؛ لأن غرض الفيلسوف في علمه إصابة الحق، وفي عمله العمل بالحق، لا الفعل سرمداً؛ لأنّا نمسك وينصرم الفعل إذا انتهينا إلى الحق. ولسنا نجد مطلوباتنا من الحق من غير علة. وعِلّة وجود كل شيء وثباته الحق؛ لأن كل ما له إنيّة له حقيقة، فالحق اضطراراً موجود إذن لإنيّات موجودة. وأشرف الفلسفة وأعلاها مرتبة الفلسفة الأولى، أعني علم الحق الأول الذي هو عِلّة كل حق." ١٨٠

وينطلق الكندي في مسألة التوحيد بين الفلسفة والدين من أمرين؛ الأول: توافُق المهمة لكليهما، وهي: إصابة الحق، والعمل به. والأمر الثاني: مطلب الحق الذي لا يكون بغير عِلّة، فكانت عِلّة وجود كل شيء هي الحق.

ثم تلا ذلك محاولة ابن رشد (ت٤٥ ه ه/ ١٩٨ م) التوفيق بين الفلسفة والدين، في كتابه "فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال"، الذي عرض فيه موقفه بالجمع بينهما؛ فلا الشريعة تحل محل الفلسفة، ولا الفلسفة تحل محل الشريعة، مُنطلِقاً من النظرة القرآنية التي مفادها أن الله أنزل الكتاب والحكمة، فجعل للحقيقة مصدراً جاء به التنزيل، ومصدراً استقل به العقل الإنسان، فكانتا هدايتين من الخالق إلى الإنسان المستخلف في إقامة العمران. (١٥ أمّا الغزالي فقد استعان بمنطق أرسطو Aristotle، وألبسه لباساً إسلامياً.

وقد تَسلَّح بعض الأصوليين بالفلسفة بشكل أو بآخر، وتحلّى ذلك في مصنفات أصولية عدَّة، استلهمت المنهج المنطقي، ووظَّفته، وقعَّدت به القضايا الأصولية، ٢٠ مثل

۱۸ الكندي، رسائل الكندي الفلسفية، مرجع سابق، ص٩٧ - ٩٨.

<sup>19</sup> عمارة، محمد. ابن رشد بين الغرب والإسلام، القاهرة: نحضة مصر، ط١، ٢٠٠٦م، ص٢٧-٣٠.

<sup>&</sup>quot; الألوسي، حسام محي الدين. "الفكر في التراث العربي الحضاري"، ضمن: حوارات في الفكر العربي المعاصر: المشروع الحضاري العربي بين التراث والحداثة، تحرير: خالد الكركي وآخرون، الحوار الرابع، عمّان: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، عبد الحميد شومان، ط١، ٢٠٠٢م، ص٣١٩–٣٨٥.

"البرهان في أصول الفقه" ٢١ لإمام الحرمين الجويني (ت٤٧٨هـ) الذي يُعَدُّ من أوائل الذين أدخلوا في علم أصول الفقه بعض القواعد والأسس المتعلقة بالحجج، أو المقدمات العامة التي عرضها أرسطو Aristotle في كتاباته المنطقية.

ويُعَدُّ هيجل Hegel (ت١٨٣١م) أحد فلاسفة الغرب الحديث، الذي أوجد علاقة بين الدين والفلسفة -على غير عادة الفلاسفة الذين سبقوه- حين تناول الظاهرة الدينية بالتمحيص والتحليل، وذلك بدراسته تطور الوعى الديني للإنسان من خلال تتبُّع مسار الأديان على مرّ التاريخ؛ إذ قال: "نجد خلال التاريخ أن الدين والفلسفة كثيراً ما كانا شريكين أو خصمين، سواء في عصر اليونان أو زمن الرومان، كما أن تعارضهما سمة هامة جداً في تاريخ الفلسفة. فمجرد زعم أو ادِّعاء أن الفلسفة كانت تزدري الدين، إذ الواقع أن الفلسفة لم تهمل الدين إلا في الظاهر فحسب. ففي التاريخ لم يحدث أبداً أن ترك الواحد منهما الآخر دون أن يمسَّه." ٢٦

إن موقف هيجل من علاقة الفلسفة بالدين إيجابي؛ إذ رأى أن الفلسفة تشارك الدين في المضمون والحاجة والاهتمام، فقال: "إن موضوع الدين وكذلك الفلسفة هو الحقيقة الخالدة في موضوعيتها، (الله) وليس شيء غير (الله)، تفسير (الله). "٢٣ وهكذا يكون هيجل قد رسم معالم المطابقة بين هذين الفكرين.

وتأسيساً على ذلك، فإن محاولات التوفيق بين الفلسفة والدين لدى المرزوقي ليست خارجة عن مألوف التاريخ الإسلامي وما سبقه من محاولات؛ فالدين والفلسفة متحدان في المضمون والحاجة والهم، ومختلفان في الشكل.

<sup>&</sup>lt;sup>٢١</sup> الجويني، أبو المعالى. البرهان في أصول الفقه، تحقيق: عبد العظيم الديب، الإسكندرية: دار الوفاء، ط٤، ٩٩٨ م،

۲۲ هيجل، جورج فريدرك. محاضرات هيجل في تاريخ الفلسفة، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة: مكتبة مدبولي، ط۱، ۹۹۷ م، مج۳، ص۲۷۷–۲۷۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> هيجل، جورج فريدرك. محاضرات في فلسفة الدين، القاهرة: دار الحكمة، ط١، ٢٠٠١م، ص٤٩.

#### أولاً: إشكالية الوحدة بين الديني والفلسفي

تكمن هذه الإشكالية في أمرين؛ أولهما: رؤية بعض الأصوليين الإسلاميين المُتمثِّلة في استحالة التوفيق بين الفكر الفلسفي والفكر الديني؛ ما دفعهم إلى الحكم بإلغاء الفلسفة وتحريمها. وثانيهما: الأصولية العلمانية التي قضت بإلغاء الديني لعدم توافقه مع منطق العقل؛ فكلاهما يقول بالتنافي، وقولهما هو جوهر الاختلاف.

ومن الجدير ذكره أن التحريف الذي طرأ على الحنيفية المحضة في تاريخ الفلسفة والكلام بسبب العلوم الطارئة على المسلمين -ومَن تأثّر بمم من أصحاب الديانات الأخرى من الأقوام السابقة عليهم مثل اليونان والفرس- أدّى إلى المقابلة المطلقة بين الطبيعة والشريعة (أي بين العقل والنقل)؛ ما أنتج ازدواجية انقسم الناس تجاهها إلى فريقين: أحدهما يمارس السيادة بعبادة الطبيعة، أوالآخر يمارس السيادة بعبادة الشريعة. "٢٥ والآخر مارس السيادة بعبادة الشريعة. "٢٥ الشريعة. "٢٥

أمّا الفريق الأول الذي يُمثِّل الأصولية العلمانية فقد عمد إلى إلغاء الديني ونبذه بحجة تناقضه مع العقل الذي يُؤسِّس لانطباعٍ بأن الفلسفة تعارض - في جوهرها - الدين؛ ما أوجد رؤية عدائية للفلسفة تجاه الدين. وأمّا الفريق الثاني الذي يُمثِّل الأصولية الدينية فأظهر عدم الرغبة في تناول الظاهرة الدينية بالنقد والتمحيص استناداً إلى ضرورة الالتزام بواجب الاحترام والتقديس، فضلاً عن تجاهُل رجال الدين الأفكار الفلسفية وتحرُّجهم من جرأتها، وهو ما أسّس لانطباع بأن الدين في جوهره يعارض الفلسفة. ٢٦

وكانت النتيجة أن تحوَّلت الصياغات الكلامية المتولِّدة في كلا الفكرين (الفلسفي، والديني) إلى مسلَّمات، فأصبحت هي الأساس؛ ما حال بيننا وبين استمرار عملية

نعقصد المرزوقي بمصطلح "عبادة الشريعة" أن تصبح أفهام الأشخاص و تأويلاتهم مقدَّسة بحيث تُوجَّه إليها العبادة من دون الله.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> يرى المرزوقي أن مصطلح "عبادة الطبيعة" لا يقتصر على مظاهر الطبيعة، وإنما يشمل ممارسة التقديس لمقولات أرسطو في الطبيعة.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٦</sup> المرزوقي، أبو يعرب. "التحرر من التحريفين: الـديني والفلسـفي"، ج١، الـوعي العربي بقضـايا الأمـة، الموقـع الإلكترون: https:/.abouyaarebmarzouki.wordpress.com.

المراجعة، وأنشأ سدّاً منيعاً حال دون إنتاج معرفة جديدة، وهو ما أدّى إلى وقوعنا في شرنقة ما يُسمّى توثين الفكر. ٢٧ يضاف إلى ذلك أن الصدام بين هذين الفكرين تحوَّل إلى أكبر عائق أمام الإبداع في مجالي المعرفة الدينية والدنيوية؛ ما حال دون تمكين المسلمين من أدوات الاستخلاف -وكذا الشهادة- على العالمين.^^

وقد ظهرت تمثُّلات تلك الإشكالية في المأزق الذي يعيشه حاضر فكر النهضة العربية الثانية المتموضع في الفكر الإحيائي عامةً والفكر الإحيائي الأصولي بوجه خاص، والفكر الاستنباتي عامةً والفكر الاستنباتي العلماني على وجه الخصوص. فالأول يحصر الدين في معتقدات النُّخب الدينية بضربيها: الفقهاء، ومَن يتصدر الإسلام السياسي اليوم. والثاني يقصر الفلسفة على النُّخب اللائكية (العلمانية) بضربيها: الوضعية النظرية النسبية، والوضعية العملية الإطلاقية (الماركسية) التي تتصدر المشهد الثقافي في الوطن العربي.

وممَّا لا شكَّ فيه أن تغييب دور العقل مدَّة طويلة عن ممارسة حقه في التفكير والاجتهاد في مجتمعاتنا العربية والإسلامية أدّى إلى انحطاطٍ في بنية الفكر العربي الإسلامي؛ إذ تَسبَّب التغييب المقصود للفلسفة بوجهها النقدي، استناداً إلى مُبرِّرات ومُسوّغات غير منطقية ممَّن نصَّبوا أنفسهم أوصياء على الدين، في تراجع الدين إلى مقولات تراثية فقدت أثرها الفاعل في قيادة الأُمَّة. وفي المقابل، فإن النظر إلى أيّ فكر ديني بوصفه فكراً ظلامياً رجعياً -بحسب أدعياء التنوير والتثوير على نمط التنوير الغربي-إنما هو عداء واستعداء لكل موروث الأُمَّة، ولمَن يعمل به ضمن مظلة تقديس العقل، وهو ما أدى إلى تعميق الفجوة، وزيادة حدّة الاستشكال بين أصحاب كلا الفكرين، فأثّر سلباً في مشروعات النهوض، وجعلها عاجزة عن تحقيق الآمال المنعقدة عليها. وعلى كل حال، فإن الصراع بين الديني والفلسفي بتمظهراته المختلفة يظل سبباً من جملة أسباب لها تداعياتها وانعكاساتها الخطيرة على المنطقة.

۲۷ المرزوقي، وحدة الفكرين: الديني والفلسفي، مرجع سابق، ص ٠٤.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸</sup> المرزوقي، أبو يعرب. دور الفلسفة النقدية العربية ومنجزاتها، بيروت: الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ط١، ۲۰۱۲م، ص۱۲.

#### ثانياً: علاقة الفكر الديني بالفكر الفلسفي

تقتضي الوحدة بين الفكر الديني والفكر الفلسفي فهم العلاقة بين هذين الفكرين بوجهيها: التاريخي، والمفهومي. أمّا الوجه التاريخي فيعني العلاقة بين هذين الفكرين في تعيّنهما في التاريخ من حيث وجودهما. وأمّا الوجه المفهومي فيعني العلاقة بينهما من حيث الماهية.

#### المدخل التاريخي:

حصر المرزوقي في هذا المدخل المُعوِّقات التي تقف حائلاً أمام فهم علاقة الفكر الديني بالفكر الفلسفي، والتي يتمثَّل أهمها في تنكُّر كلِّ من الفكرين للآخر باطنياً، والعداء البادي منهما ظاهرياً لدى المتكلمين باسميهما. ٢٩

لقد وُجد العداء بين الدين والفلسفة نتيجة التنافس بين هذين الفكرين؛ بامتلاك سلطة التوسُّط بين الناس والحكام من حيث علاقة كلِّ منهما بالسلطة الروحية والسلطة الزمانية، والتنافس على امتلاك الحقيقة وتوجيهها، إضافةً إلى توظيف كلِّ منهما للآخر. " وما زاد من وطأة هذه المُعوِّقات عدم الاهتمام بمواجهتها وتلمُّس حلول لها، وقد ظهر ذلك في ضعف الدور الذي أدّاه الفكر العربي الإسلامي للتغلُّب على التنكُّر الباطن للصلة بين هذين الفكرين في التجربة العربية الإسلامية. وقد يكون سبب عدم الاهتمام نابعاً من انتساب غالبية مفكري النُّخب العربية إلى الوضعية بشقيها: النسبي، والإطلاقي، " وإعجابهم بالمقولات الاستشراقية التي شوَّهت الفكر الديني والحضارة والإطلاقي، " وإعجابهم بالمقولات الاستشراقية التي شوَّهت الفكر الديني والحضارة

" المرزوقي، أبو يعرب. "مفهوم فلسفة الدين"، ج٢، الوعي العربي بقضايا الأمة، الموقع الإلكتروني: https:/.abouyaarebmarzouki.wordpress.com

<sup>&</sup>lt;sup>٢٩</sup> الهجلة، منصور. "إصلاح العقـل في الفلسفة العربية: من الواقعيـة إلى الاسميـة (قـراءة في كتـاب)"، ص٩. الموقـع الإلكتروني: https://m.facebook.com/Prof.Yoreb/posts/181593501942821

<sup>&</sup>lt;sup>٣١</sup>هما الوضعية النسبية (التقليدية)، والوضعية الإطلاقية (الماركسية: أصيلها، وحديثها)، وكلتاهما تتفق على الفصل بين الواقعي والخيالي، والفعلي والرمزي، وتُنكِر الفرق بين إبستمولوجية العلوم الطبيعية وإبستمولوجية العلوم الإنسانية،

الإسلامية، فضلاً عن الوضع المزري الذي وصلت إليه حضارتنا على مستوى أحداث التاريخ الكوني. ٣٢

#### ٢. المدخل المفهومي:

حـدُّد المرزوقـي في هـذا المـدخل العناصـر المفهوميـة الجامعـة بـين الفكـرين الـديني والفلسفي، وحصر فيه أيضاً الإشكالات الفلسفية والدينية التي أحدث فيها الفكر الإسلامي تغيُّراً ثورياً، في تجاوُز الفكر القديم المُحرَّف ببُعْديه: الديني، والفلسفي؛ وذلك بالتحرُّر من ثمراته المنافية للتوجُّه الجديد الذي يتمثَّل في فكر الحنيفية المحدثة، أو الموقف الشهودي لدى المرزوقي. ٣٣

وقد انبشق عن هذين الوجهين أمران؛ الأول: صياغة الأساس الذي بُني عليه التوحيد، والثاني: إبراز دور الفكر النقدي في تجاؤز الإشكالات التي حدثت على مرّ التاريخ وحقبه المتلاحقة، مُمثَّلاً في الحنيفية المحدثة.

## ثالثاً: مسيرة تطور وحدة كلّ من الدين والفلسفة (محطات الفصل والوصل بينهما)

لقد اعتقد المرزوقي أن الوحدة الشهودية لن تتحقق من دون الربط بين مبادئ الفكر الفلسفي والفكر الديني، وبيَّن ما طرأ على مسيرة وحدتهما من حيث الشهود والجحود، وما رافق ذلك من إشكالات فلسفية على مستوى تاريخ النظريات الفلسفية (الوسيطة، والحديثة، والمعاصرة)، وإشكالات شريعية في نظرية القيم وتاريخ المعتقدات الدينية (الوسيطة، والحديثة، والمعاصرة). \*\*

وتُؤكِّد أن المقولات الميتافيزيقية، أو الدينية، أو القيمية فارغة من أيّ معنى إدراكي؛ لذا، فهي لا تعدو كونما تعبيراً عن مشاعر أو رغبات. وعلى هذا، فإن المقولات الرياضية المنطقية والطبيعية هي فقط ذات معني مُحُدَّد لديهم.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> المرزوقي، **وحدة الفكرين: الديني والفلسفي**، مرجع سابق، ص١٠.

٣٣ المرجع السابق، ص١٨.

۳۴ المرجع السابق، ص۱۸ – ۱۹.

#### 1. المراحل التي مرَّ بما الفكر الإنساني:

مرَّ الفكر الإنساني بمراحل متعددة متداخلة أوصلته إلى صيغته الفلسفية والدينية التي تراوحت بين الانفصال والاتحاد جحودياً أو شهودياً. وهذه المراحل تبدأ باليونانية، ثم المرحلة الهرحلة العربية الإسلامية (مناط بحثنا) التي مهَّدت للمرحلتين التاليتين: الحديثة، ثم المعاصرة.

وقد اقترح المرزوقي سبيلاً لفهم الوحدة بين الفكرين الديني والفلسفي، يتمثّل في الكشف عن محاولات المزج بينهما تاريخياً عبر مراحلهما المتعاقبة، بغضِّ النظر عمّا إذا كان الوصل جحودياً مثل ما حدث بين الفلسفي (اليوناني) والديني (العبراني)، أو شهودياً كما حدث في الحضارة الإسلامية.

ويتحدَّد في كل مرحلة من المراحل الآنف ذكرها مُقوِّمٌ من مُقوِّمات الإشكال أو الصراع بين ضربين من ضروب التوحيد بين الفكرين الفلسفي والديني: التوحيد الحلولي الجحودي، "والتوحيد الاستخلافي الشهودي، حيث تتنازع العملية منزلتان وجوديتان للإنسان، ومنهجان معرفيان في مجال القيم جميعها.

ويظهر الصراع بينهما في مسار التاريخ الإنساني؛ وذلك أن القيم السائدة المسيطرة في كلا الظرفين (الجحودي، والشهودي) تحكم بتنافي الاثنين، وتُحدِّد الدور الشخصي والجماعي بينهما، وتُمايِز بين الحضارات. أمّا دور كلِّ من الفرد والجماعة فيختلف ويتبدل بتبدُّل ظرف الثقافة الجحودي<sup>٢٦</sup> إلى ظرفها الشهودي. <sup>٢٧</sup> فالفرد حامل للغايات، والجماعة الثقافية حاملة للأدوات الفاعلة في مسيرة التاريخ الإنساني. <sup>٣٨</sup>

إن منطق المراحل التي مرَّ بها الفكر الإنساني -باستثناء المرحلة الوسيطة- يعاني نقائص تُرَدُّ إلى ما سمّاه المرزوقي الوهم الأكبر، أو الوهم المزدوج، وقصد به "العلم المحيط

<sup>&</sup>lt;sup>٣٥</sup> سمّاه المرزوقي الصلح الغشوش بين الدين والفلسفة لقيامه على تصورات مُحرَّفة.

<sup>&</sup>quot; يرتبط هذا الظرف بالتجربة الجرمانية المسيحية الجامعة بين التحريفين التوراني والإنجيلي، وهي جوهر الإصلاح البروتستاني، وجوهر صياغته الفلسفية الذي تَمثّل في المثالية الألمانية.

٣٧ يرتبط هذا الظرف بالتجربة العربية الإسلامية.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸</sup> المرزوقي، وحدة الفكرين: الديني والفلسفي، مرجع سابق، ص٤١-٤٣.

بالموضوع والمطابق له، والعمل الإطلاقي المترتب عليه." و كلاهما يُؤسِّس للمرض المحودي (حصر الوجود في الإدراك) أن الذي تحلّى في فِعْلَيِّ الإنسانية النظري والعملي، وما يتبعهما من قيم جمالية ووجودية.

# ٢. دور التجربة العربية الإسلامية في تجاؤز إشكالية العداء بين الفكرين الديني والفلسفى:

شكّلت التجربة العربية الإسلامية في العهد الوسيط فل منطلقاً لفهم الصلة بين الفكرين الديني والفلسفي، ولا سيما في الإسلام السُّني، وطريقاً للكشف عن مسيرة تطور الوحدة بينهما، حيث تركّز فيه الحراك الفلسفي والفكري حول الفصل والوصل بين مرجعيتين، هما: نسق الفلسفة الأفلاطونية المسيحية، ونسق المرجعية الدينية الحنيفية، وأصبح هو الطاغى بين أصحاب الظاهر والباطن.

وقد نتج عن الحراك الفلسفي محاولات للتلفيق قام بها غلاة الفكر العربي الإسلامي أنه في النهضة الأولى (الموقف الفلسفي الخلقي) نتيجة تأثّرهم بالفكر الأفلاطويي المسيحي؛ ما تَسبَّب في ظهور موقفٍ ثانٍ للردِّ على الموقف الأول، نابعٍ من تأثير الفكر الأرسطي التوراتي، مُمثَّلاً في الموقف الكلامي الفقهي. "أ

ومن الجدير بالذكر أن الصياغة النسقية للمشروع التوحيدي بين الفكرين الفلسفي والديني تمَّت على يد ابن سينا أولاً، ثم تبعه الغزالي بردوده التي تجلَّت في علمي الكلام

' أينتج عن حصر الوجود في الإدراك مرض الحلولية (حلول النسبي في المطلق)، ومرض الوصولية (وصول النسبي إلى المطلق، أو وصول الإنسان إلى الاتحاد مع الله).

٣٩ المرجع السابق، ص١١٩.

المُ سُمِّي العهد الوسيط بهذا الاسم لأنه يُمثِّل قلب التاريخ الفلسفي والديني الذي يتضمن المرحلتين الأوليتين: اليونانية، والهلنستية، والذي يحمل في داخله بذرة المرحلتين التاليتين: الحديثة، والمعاصرة. ويعتقد المرزوقي أن العهد الوسيط هو عصر مهضوم الجانب في تاريخ العلم والفلسفة؛ نظراً إلى غياب الدور العربي والشرقي فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> عمل غلاة الفكر الإسلامي من المسلمين في العصر الوسيط على تمزيق نسيج وحدة المجتمعات الإسلامية، وذلك بعد نشوء الحركات وانتشارها، وما رافق ذلك من اقترائها بكثير من الضلالات والبدع التي نمت وترعرعت في ظل ضعف العقيدة الإسلامية، واختلاطها بكثير من التصورات الدخيلة؛ ما أفضى إلى ظهور التعصب والضلالات في تلك الحركات، مثل: غلاة الشيعة، وبعض المتصوفة، والنواصب، والخوارج.

<sup>&</sup>lt;sup>٣٠</sup> المرزوقي، **وحدة الفكرين: الديني والفلسفي**، مرجع سابق، ص٧٢-٧٣.

والتصوف وضروهما؛ إذ جُمِع بين هذين الفكرين في مجال الحضارة الإسلامية الأرحب، من خلال علم تدبُّر القرآن الكريم بوصفه النص المُؤسِّس المحيط بالنشاط الإنساني كله. 34

لقد أجلى المرزوقي المنطق الداخلي الذي حكم الفكر العربي الإسلامي، وبيَّن فضله على الفكر الفلسفي لتجاوُز إشكالية العداء بين الفكرين الديني والفلسفي، وصولاً إلى تحرير أفق المستقبل من هذا التقابل الذي وُصِم به تاريخنا. وقد تأسَّس هذا المنطق على حقيقة أن هذين الفكرين متحدان في الجوهر بعيداً عن مغالاة الفكر الفلسفي، وتسطيح الفكر الديني؛ إذ سعى الفكر العربي الإسلامي - في مشروعه - إلى التوحيد بين الفكرين منذ صياغته في صورته النسقية وأصنافه المتعددة.

ويبرز منطق التوحيد ونفي المقابلة بين الفكرين اجتماع ما سمّاه المرزوقي الرَّحم الأعم (القرآن الكريم)، وهو يشمل أربعة أنواع من العلوم: العلم النظري بضربيه: الطبيعي، والإنساني، وما نتج من تداخلهما (سمّاه الفكر الفلسفي)، والعلم العملي الذي يقصد به الفقه وضروبه: فقه السياسة، وفقه الحياة المدنية، وفقه المعاملات، وفقه الحياة الخلقية (سمّاه الفكر الديني)، وعلم الكلام بضروبه المتعددة وأصوله الفلسفية، وعلم التصوف بضروبه المتعددة وألمونوعية ومردّه الفكر الديني. المناهدة والموضوعية ومردّه الفكر الديني.

وتأسيساً على ذلك، فإن التحليل التاريخي للفكرين الديني والفلسفي يُتبِت أنحما متّحدان في الجوهر، ويردُّ التقابل بينهما إلى جانبين اثنين:

أ. جانب معرفي: يظهر في الغلو الذي يمارسه من يأخذهما من جانب معرفي واحد؟
 إمّا طبيعي، وإمّا شريعي، مُتنكِّراً للمعرفة الإنسانية بعمومها.

ب. جانب توظيفي: يتمثّل في توظيف كلّ من الدين والفلسفة لغير ما جاء لأجله؛ ما حرفهما عن المسار والوجهة الأصيلة لكلّ منهما.

° ؛ بوصفه مبدأ الحضارة المُوجِّد لتجلياتها؛ فهو أساس النظام الروحي والقيمي والفكري، وأساس النظام السياسي والاجتماعي والحقوقي، حتى لمن يبدو مخالفاً للتوجُّه العام من الظواهر الحاصلة في جسم الحضارة الإسلامية.

<sup>&</sup>lt;sup>٤٤</sup> المرجع السابق، ص١٠٠.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> المرزوقي، **وحدة الفكرين: الديني والفلسفي**، مرجع سابق، ص ١١-١٢.

## ٣. دور ابن تيمية وابن خلدون في التوحيد بين الفكرين الديني والفلسفي في العصر الوسيط:

إن الصياغة النسقية للمشروع التوحيدي بين هذين الفكرين اكتملت بنقد جذري قام به ابن تيمية وابن خلدون. وإذا كان مظهر النقد لا يصبُّ في مسألة التوحيد بين الفكرين، "

فإن مضمونه يؤكِّد الوحدة الحية بينهما. "

فكيف استطاع كلُّ منهما التخلص من المقابلة المستندة إلى التعاند بين المعرفة العقلية والوحي؟

لقد عد المرزوقي إضافتي ابن تيمية وابن خلدون انقلاباً معرفياً في تاريخ الممارسة النظرية للعلوم؛ وذلك أنهما أسهمتا في بلورة الوعي العلمي الحديث عند الغرب؛ منهجاً، ومضموناً. فقد كان ابن تيمية أول مَن طرح سؤالاً عن مدى خضوع الاستدلال العقلي لشروط المنطق الأرسطي، وكان ابن خلدون أول مَن طرح سؤالاً عن مدى خضوع الفاعلية النظرية في العلوم السياسية لشروط التاريخ الأفلاطوني.

وقد رسم المرزوقي لفكر ابن تيمية رؤية مغايرة للصورة النمطية التي أشيعت عنه؛ فهو يعدُّه من الشخصيات الفلسفية الكبرى في الإسلام، ويلي -في نظره - الغزالي من حيث قوة الإبداع الفكري، ولا سيما فيما يتصل بالناحية المنطقية، ويرى أن أهم ما قام به في هذا المجال هو تشكيكه في الكليات العقلية العامة التي كان المناطقة يجعلونها مقدمات لأقيستهم المنطقية. فالكليات في نظر ابن تيمية ليست ضرورية أو بديهية، وليس لها وجود خارجي؛ وذلك أنها من الأمور النسبية التي يختلف الناس في تقييمها. فـ"الناس يتفاوتون في قوى الأذهان أعظم من تفاوتهم في قوى الأبدان." في الأبدان." والمناس المنطقية المناس المناطقة ال

أمّا دور ابن تيمية في التوحيد بين الكلام والفلسفة فتمثّل في اتخاذه موقفاً نقدياً في نظريته الثورية التي تجاوز فيها إشكالية التوفيق بينهما بالعودة إلى أساسهما المتقدم

<sup>&</sup>lt;sup>٤٢</sup> وذلك أن كلّاً من ابن تيمية وابن خلدون لم يقصد إثبات الوحدة بين الديني والفلسفي؛ فهو أمر لم يلتفت إليه أيّ منهما. غير أن مضمون ما وصلا إليه جنح بكليهما إلى إثباته.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> المرزوقي، أبو يعرب. إصلاح العقل في الفلسفة العربية: من واقعية أرسطو وأفلاطون إلى اسمية ابن تيمية وابن خلدون، بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ط۳، ص١١٨.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> ابن تيمية، تقي الدين أحمد. مجموع الفتاوي لشيخ الإسلام (المنطق)، الإسكندرية: دار الوفاء، ط٣، ٢٠٠٥م، ج٩، ص٥٧٠.

عليهما، وذلك بالتعالي على المقابلة بينهما، وهو الموقف النقدي لمفهومي التحريف والجاهلية الذي حدَّدتهما آيات القرآن الكريم في سورة آل عمران. وقد أطلق ابن تيمية على هذا الموقف النقدي اسم منهج تصحيح المعقول وتصريح المنقول (يُسمّى منهج النقد التاريخي). أمّا المنهج الثاني فهو النقد المنطقي، وكلاهما متعالٍ على المقابلة. "

لقد استأنف ابن تيمية النقد على قاعدة أوسع تستند إلى تخليص ما بعد الطبيعة من النظريات الوجودية (الماهية، والحد)، والنظريات المعرفية (التحليل، والبرهان)، وما ينبني عليها من جبرية خلقية، وتخليص ما بعد التاريخ من الحتمية التي تنفي الفرق بين الأمر الكوني (الضرورة) والأمر الشرعي (الحرية)، وكلاهما شرط للتكليف الأول (العلمي، والنظر)، والتكليف الثاني (الخلقي، والعمل)، مُؤسِّساً بذلك لمنهجية بديلة مبنية على صريح المعقول (تخلو من الضمنيات)، وصحيح المنقول (صادقة، وحقيقية). "

وفي المقابل، فقد أضاف ابن خلدون إلى محاولة ابن تيمية تأسيساً نسقياً للمنهجية التي تُحرِّر العقل الإنساني من وطأة العائق الميتافيزيقي الذي يحول دون فهم وظيفة الثقافة بوصفها أفقاً وجودياً متحرراً من الجحود. وقد دحض ابن خلدون الأساس العملي والنظري لعلمي ما بعد الطبيعة، وما بعد التاريخ، واستبدل بمما علماً جديداً هو علم الاجتماع البشري والاجتماع الإنساني. ٢٥

ويرى المرزوقي أن ابن خلدون عمد إلى إلغاء المقابلة بين الطبيعي والشريعي من الأصل، مُؤسِّساً لنظريته الجدلية التي تقوم على القوة، والتي يراها ضرورية لازمة لتمثُّل القيم وتحقُّقها. وهو بذلك يتجاوز التضاد بين القدرية والجبرية بمفهوم جديد للسياسة، يجمع بين مفهوم الاستخلاف القرآني للإنسان " (أي استعمار الأرض مع تحقيق القيم الإنسانية) ومفهوم الكسب الأشعري. ويرى ابن خلدون أن العلم والعمل هما طريق

\_

<sup>&#</sup>x27; المرزوقي، أبو يعرب. "العلل العميقة لتعثر الصحوة والنهضة"، ضمن: جودت سعيد: بحوث ومقالات مهداة إليه، دمشق: دار الفكر، ط١، ٢٠٠٦م، ص٢١٥-٢١.

<sup>°</sup> المرزوقي، وحدة الفكرين: الديني والفلسفي، مرجع سابق، ص٢٤ - ١٠٠.

٥٢ المرجع السابق، ص١٢٥-١٢٦.

<sup>°°</sup> منزلة الإنسان الاستخلافية تتحقق بالوصل بين الطبائع والشرائع من خلال منطق الحنيفية.

التحقيق الفعلي للسيادة البشرية، وأنهما الدلالة العينية لخلافة الإنسان على الأرض من حيث نيابته (الإرادة الإنسانية) عن المطلق (الإرادة الإلهية).

وتأسيساً على ذلك، فإن غاية كلٍّ منهما في التحرير تصبُّ في فكرة التوحيد بين الشريعي والطبيعي؛ إذ تتمثَّل غاية ابن تيمية في تحرير الإنسان من عبادة الطبيعة، وذلك بتخليص الفاعلية النظرية من تأثير الفكر القديم بكل مدارسه، °° وتأكيد أن المعلوم الإنساني لا يطابق طبائع الأشياء. في حين تتمثَّل غاية ابن خلدون في تحرير الإنسان من عبادة الشريعة، وذلك بتخليص الفاعلية العملية من كل ما شاب الحنيفية المحضة من تصورات توراتية وإنجيلية، فضلاً عن التراث الديني الوضعي القديم، وتأكيد أن المعمول الإنساني – لا يطابق قيم الأشياء.

## ٤. نقد المرزوقي التجربة الجرمانية، ودوره في التوحيد بين الفكرين الديني والفلسفى:

سعى المرزوقي إلى تحاوُز الإشكالات الفلسفية والدينية التي حدثت على مرِّ التاريخ وحقبه المتلاحقة، وذلك بإثبات فرضية وحدة هذين الفكرين من خلال نقد التجربة الجرمانية المسيحية، " في أكبر مُتِّليها هيجل، " بوصفها مُقِّلة للوساطة بين العصرين الحديث والمعاصر، ولما لها من علاقة مباشرة بالتجربة العربية الإسلامية؛ بدايةً، وغايةً. " و

إن المثالية الألمانية -مُمُثَّلة في تعاليم هيجل- جمعت بين أفلاطون وأرسطو بداية، وسبينوزا Spinoza ولابينتس Leibniz غايةً. وبحذا الجمع تمَّ التوحيد بين الفكرين

°° الأفلاطونية، والأرسطية، والرواقية، والفيثاغورية، وجميع المعتقدات السائدة والأساطير التي تخالف الحنيفية.

<sup>\*</sup> المرزوقي، العلل العميقة لتعثر الصحوة والنهضة، مرجع سابق، ص٢٢٦.

<sup>°</sup> الجرمانية المسيحية هي تجربة جامعة بين التحريفين التوراتي والإنجيلي، وتُعَدُّ جوهر الإصلاح البروتستانتي.

وقد استخدم المرزوقي هذا المصطلح في الإشارة إلى الأُمَّة التي تبنَّت المسيحية -بالرغم من أن الرسالة المسيحية لم تنشأ فيها- وأرادت تحويلها عن المسار الذي جاءت لأجله لغرض قومي لا روحي، وهي بذلك تشبه الفارسية التي تبنَّت الإسلام، ثم سعت إلى فلقِ ارتباطه بالأُمَّة التي نشأ فيها. وهذا هو سرُّ الصراع بين اليهودية والجرمانية الذي يدور حول القيادة الروحية والفكرية في الغرب، كما الصراع بين القُرس والعرب في الشرق.

٥٧ بوصفه أحد أهم مؤسسي الفلسفة المثالية الألمانية.

<sup>^^</sup> المرزوقي، **وحدة الفكرين: الديني والفلسفي**، مرجع سابق، ص٣١–٣٤.

الفلسفي والديني توحيداً جحودياً، وذلك بإطلاق قوانين الطبيعة وجعلها مطلقة الضرورة، وإطلاق عقل الإنسان وعلمه، فأصبح الإنسان إلهاً. ٥٠ وقد نجم عن ذلك رؤية تاريخية للقضاء والقدر تُمثِّل -بحسب المرزوقي- مبدأً لتوثين التاريخ الإنساني.

لقد نقد المرزوقي تصور هيجل من حيث جعله الروح الكلية مُتعيِّنة في العَرَضي من القيم الجماعية المتوالية (التعيُّنات الحضارية)، وتسميتها أرواح الشعوب. ونبع تصوره هذا من رؤيته للعلاقة بين الكلي والجزئي، على أساس أن "تعيُّنات القيم الجماعية هي عين تحقُّق الكلية الروحية، وعين الذات الإلهية، بل ويعتبرها أسمى من الكلي المطلق، لكونها عنده كلياً عينياً."

إن التطور الذي حكم به هيجل على الدين، وعَدَّه شكله الأخير، وسمّاه الدين المطلق، يُمثِّل في اعتبار الإسلام المأزق الكلامي والصوفي، الذي به يُؤسّس للوحدانية الروحية التي تهيمن على كل الحضارات، والتي تتحقَّق بما العولمة المسيطرة، ويتحدّ أفقها بالدنيوي، ويكون فيها الإنسان المُشرّع المطلق الذي لا يعترف بالمتعاليات، ويتحد فيها الإنسان مع الإلهي في ابن الله (الطبيعة) والروح القدس (الإنسان)، فيكون بذلك حلول الإله في الإنسان.

وقد تمخّض عن هذا النقد أمران: أولهما أن بؤرة الخلاف الظاهر بين الفكر الديني والفكر الفلسفي تصبُّ في ضروب القيم، من حيث صلتها بالوجود. وهذا يعود في أصله "إلى ردِّ مبادئ العقل والنظر، ومبادئ الشرع والنظر إلى فهمين متنافيين."<sup>17</sup> وثانيهما أن المقابلة بين أساس مبادئ العقل والنظر<sup>17</sup> (نظرية الطبائع والتحليل) التي تستند إلى سببية

٥٩ المرجع السابق، ص١٠٨.

٦٠ المرجع السابق، ص٥٥.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> هيجل، جدلية الدين والتنوير "من دروس فلسفة الدين لهيجل"، مرجع سابق، ص١٢.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٢</sup> المرزوقي، مبا**دئ العقل وقيمه: دلالات التجاوز النقدي للسنتين العبرانية واليونانية، مرجع سابق، ص٥٣.** 

<sup>&</sup>lt;sup>٦٢</sup> هي مبادئ العقل التي يدور حولها الفكر الفلسفي. وقد حدَّدها أرسطو بثلاثة مبادئ، هي: مبدأ الهوية، ومبدأ عدم التناقض، ومبدأ الثالث المرفوع. ويُقصَد بالمبدأ الأول أن الشيء يبقى كما هو، بحيث لا يتغير، ولا يتبدل، وإن طرأت عليه تغيرات داخلية. أمّا المبدأ الثاني فهو أن يقال عن الشيء إنه موجود وغير موجود في الوقت نفسه؛ فإمّا أن يكون موجوداً، وإمّا ألا يكون موجوداً، ويُعَدُّ هذا المبدأ الركيزة الأساسية في منطق أرسطو، أو العقل الأرسطي. وأمّا اللا يكون، وإمّا ألا يكون.

الضرورة الطبيعية، وأساس مبادئ الشرع والعمل أنظرية الشرائع والتأويل) التي تستند إلى سببية الحرية الخلقية؛ أسَّست لفهم فلسفي جحودي، وفهم ديني جحودي.

وللانتقال من هذا الموقف الجحودي، لا بُدَّ من اعتبار جهات الوجود آلتي لا تُرَدُّ الله المطلق نوعاً من التقويم بوصفه شرطاً ضرورياً لتجاوُز ذلك الموقف. آفاعلم الإنساني لا يطابق طبيعة الأشياء، والعمل الإنساني لا يطابق قيم الأشياء. وبعبارة أُخرى، فإن ما وصل إليه الإنسان من علم وفهم لا يُعَدُّ طبائعَ منتهيةً، وما انتهى إليه عمله لا يُعَدُّ قيماً ذاتيةً منتهيةً، وإنما يُمثِّل ذلك وضعيات تحمل صفات الإنسانية والذرائعية والنسبية. فهو -في نهاية المطاف - إثبات للنسبية في العلم والعمل التي تنفي عنهما الإطلاق والحلولية. ٢٠

### رابعاً: نظرية المرزوقي في مبادئ العقل والنظر، ومبادئ الشرع والعمل

جاءت نظرية المرزوقي تحقيقاً لرغبته في الوصول إلى لغة وسيطة ثُحرِّر الإنسان من الأوهام التي تفرضها الفلسفات السائدة ذات الأساس الأفلاطوني التوراتي المحدث الجرماني، وتحلية الإشكالات الفلسفية والدينية التي يدور حولها الخلاف بين الحضارة التي تغلب عليها العلاقة الشهودية بين الفكرين الديني والفلسفي (التجربة العربية الإسلامية)، والحضارة التي تغلب عليها العلاقة الجحودية بين هذين الفكرين (التجربة الجرمانية المسيحية).

وقد دعا المرزوقي في نظريته إلى صياغة تتجاوز التنافي بين الوضعيتين الثقافيتين، لحل إشكالية الصراع بين نظرية الطبائع والشرائع. وتستند هذه النظرية إلى مبادئ العقل ونظرية القيم بدرجاتها المختلفة <sup>17</sup> ضمن مستوياتها الخمسة: المستوى الذوقي، والمستوى العملي

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> مبادئ الشرع الثلاثة التي يدور حولها الفكر الديني، هي: الخلقة أو الهوية الموضوعة للوجود، والترجيح، والتحقيق للمعرفة.

تهجهات الوجود هي: الواجب بغيره، والممكن المرجح وجوده بغيره، والممكن المرجح عدمه بغيره، والممتنع بغيره.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> المرزوقي، **وحدة الفكرين: الديني والفلسفي**، مرجع سابق، ص٥٥-٥٥.

المرزوقي، إصلاح العقل في الفلسفة العربية: من واقعية أرسطو وأفلاطون إلى اسمية ابن تيمية وابن خلدون، مرجع سابق، صx = -2.

٨٦ هي: الأسرة، والمؤسسة، والمدرسة، والدولة، والمعبد.

بالمعنى الخلقي، والمستوى المعرفي، والمستوى العملي بالمعنى التشريعي، والوجودي في مستوى القيم الشهودية. أو وتتأسّس عليها وحدة حية من القيم عمادها الوجدان الاستخلافي بوصفه إدراكاً للصلة بالمطلق، وهو إدراك يُلازِم الوجود الإنساني في أشد لحظاته طغياناً، ويُحدِّد العلة العميقة للترابط بين الفكرين الفلسفي والديني. "

ومن الجدير بالذكر أن القانون الذي يربط بين مستويات التقويم الخمسة (الذوقي، والحلقي، والمعرفي، والجهوي،  $^{\vee}$  والوجودي) هو مبدأ التوحيد بين الشريعة والطبيعة (أي بين الدين المنزل الذي هو غاية الوحي، والدين الطبيعي الذي هو غاية العقل)، وأن غياب التقويم الجهوي (حر/ مضطر) والتقويم الوجودي (شاهد/ جاحد)، وغياب مبدأ الترجيح (القدر) ومبدأ التحقيق (القضاء) في سلَّم المبادئ، هو أساس المقابلة التوثينية بين الفكر الديني والفكر الفلسفي.  $^{\vee}$ 

ويُعَدُّ المستوى المعرفي الثالث وسطاً بين المستويين الأولين والمستويين الأخيرين، وهو يكتسب أهميته من تحديد الترابط بين طبائع القيم، فيصل الغايات التي يحملها الفرد بالوسائل التي يسير بها المجتمع، فتحررالأولى من إطلاق المثال، وتحرر الثانية من إطلاق الواقع. فالمعرفة، ومنها الجانب الموضوعي، تنقل القيم من بُعْدها الذاتي إلى بُعْدها الموضوعي، وهي الأساس الذي يُبنى عليه الاجتهاد الإجماعي الذي يكون دائماً مشدوداً إلى المستوى الأخير، حيث للقيم الوجودية وظيفتان: "وظيفة الحدِّ من المعرفة التي تدَّعي الإحاطة لتذكير الإنسان بمحدوديته، ووظيفة تحرير إدراك التعالي من كل حصر في المعرفة المحدودة لتذكير الإنسان بربه."

أن المرزوقي، مبادئ العقل وقيمه: دلالات التجاوز النقدي للسنتين العبرانية واليونانية، مرجع سابق، ص ٠٠ - ٤٤.

۷۰ المرجع السابق، ص ٤١.

<sup>&</sup>quot; هي القيم التي تستند إلى حرية التوجيه، فتضفي الإمكان على الوجود، ما حصل منه وما لم يحصل؛ وذلك بالتخلص من جهتي الإلزام بالوجوب والامتناع. انظر:

<sup>-</sup> المرزوقي، أبو يعرب. آفاق النهضة العربية ومستقبل الإنسان في مهب العولمة، بيروت: دار الطليعة، ط١، ٩٩ ام، ص٥٠.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> المرزوقي، **وحدة الفكرين: الديني والفلسفي**، مرجع سابق، ص٤٨ – ٥٠.

۱۸ المرزوقي، مبادئ العقل وقيمه: دلالات التجاوز النقدي للسنتين العبرانية واليونانية، مرجع سابق، ص٥٥.

ويرى المرزوقي أن مبادئ العقل والنظر ومبادئ الشرع والعمل شرط لكل تقويم، من حيث هي شروط للأفعال الإنسانية ومعاييرها؛ إذ إنما تُحدِّد إمكان الشهود أو الجحود في الفعل الإنساني، وتُحيِّئ للمطابقة أو التقابل بين الفكرين الديني والفلسفي من حيث علاقتها بإثبات التطابق أو نفيه؛ ما يُمهِّد للوحدة كما في الشهود، أو المقابلة كما في الجحود؛ وذلك أن المنطق الذي تقوم عليه المبادئ والقيم يتباين بتبائن مرجعية تلك المبادئ والقيم. فمنذ بزوغ نجم الفلسفة اليونانية في ذروة ما بعد الطبيعة، صاغ أرسطو مبادئ العقل ذات البُعْدين الوجودي والمعرفي، ودلَّل عليها، وجعلها شرطاً في القول مبادئ العقل ذات البُعْدين الوجودي والمعرفي، ودلَّل عليها، وجعلها شرطاً في القول والعلم. وقد ظلت تلك المبادئ ثابتة حتى جاءت محاولات علم الكلام والفلسفة الإسلامية، فزعزعتها باندماجها فيها، وبلغت ذروتما في فلسفة ابن سينا ورد الغزالي عليها بوجهها النقدي. "

وقد تمخّض عن ذلك ما سمّاه المرزوقي فكر الحنيفية المحدثة، وكان أساس تلك المحاولات هو نفي التقابل بين ما يمكن تسميته نظرية الشرائع والخلقات (جمع خلقي بمعنى المستوى العملي) ونظرية الطبائع والهويات، بمدف تحرير العقل من التقابل بين الدين المستند الى النظرية الأولى، والفلسفة المستندة إلى النظرية الثانية؛ نتيجة التحريف الذي طرأ على كليهما.

وعلى هذا، فإن المرزوقي لم يسند العمل والنظر إلى ختم الإطلاق الميتافيزيقي، بمعنى "عدم اعتبار مبادئ العقل والنظر مبادئ للطبيعة في ذاتما"، فكان ذلك اجتهاداً يحتمل التطوير، ولم يسندهما أيضاً إلى ختم الإطلاق الميتاتاريخي، بمعنى "عدم اعتبار مبادئ الشرع والعمل مبادئ للشريعة في ذاتما"؛ أي إن أقوال العلماء وأفعالهم لا تقع في دائرة التقديس، وهذا ينفى عنهما وهم الإطلاق. "

إن اقتصارنا على المبادئ الثلاثة الأولى التي سادت في مرحلة ما قبل الثورة عليها في الحقبة العربية الإسلامية يُبقي الإنسان في إطار الحلولية المنغلقة. فمهما سَمَتِ القيم

<sup>&</sup>lt;sup>۷۲</sup> المرزوقي، وحدة الفكرين: الديني والفلسفي، مرجع سابق، ص۸۰.

٧٥ المرجع السابق، ص٣٧-٣٨.

 $<sup>^{77}</sup>$  المرزوقي، مبادئ العقل وقيمه: دلالات التجاوز النقدي للسنتين العبرانية واليونانية، مرجع سابق، ص ٤٤ – ٥٥.  $^{47}$  المرجع السابق، ص ٥٢ ه .

الإنسانية الحضارية خُلقياً فإنما تبقى دون المطلق، وهي في صبو دائم إلى الشهود، ومهما اتسع علم الإنسان عن نفسه فإنه يبقى محصوراً -وكذا علمه- في الوجود. وبهذا، كانت المبادئ الأولى مبادئ جحودية؛ لأنما تستند إلى إطلاق الطبائع، وهي لن تصبح شهودية إلا بفضل المبدأين اللذينِ يُغيِّران المبادئ جميعها؛ بنفي الإطلاق عنها، من خلال جعلها ذرائع، فيخلص الوجود من إطلاق الطبائع وإطلاق الشرائع.

## خامساً: دور الحنيفية المحدثة في التوحيد بين الفكرين الديني والفلسفي

#### 1. مبدأ الحنيفية المحدثة:

يبني هذا المبدأ استدلالاته على اعتبار أن الطبيعة والتاريخ آيتان دالتان على شروط معقولية الطبيعة، وشروط مشروعية الشريعة؛ وذلك أن الإنسان لا يدرك منزلته الوجودية إلا من حيث التقاء الشرائع التي هي أساس للحرية بالطبائع كونما أساساً للضرورة، وكلاهما يستند إلى أمرين: معقولية الوجود، ومشروعية القيم. ويتشكّل من هذين الأمرين أساس الإسلام الذي لا يصح من غيره نظر أو عمل. ٢٨ وهذا المبدأ يتأسّس عن طريق التعالي على المقابلات الجحودية التي يطرحها الموقفان الإطلاقيان المؤديان إلى التقابل بينهما؛ ما يُمكّن من تجاؤز التقابل الظاهر بين الطبائع والشرائع الذي ينفي أحدهما الآخر.

## وقد تميّز موقف الحنيفية بمسألتين وَفقاً للمرزوقي: ٧٩

أ. الاعتقاد الصريح بالتوحيد بين الدين الطبيعي الأسمى (الذي لا يستثني الشرائع) والدين المنزل الأتم (الذي لا يستثني الطبائع)؛ لأنه دين الفطرة، كما تُحدِّده الآية (١٧٢) من سورة الأعراف (آية الميثاق) بين الله وأبناء آدم وهم في ظهور آبائهم. فالدين بوصفه مُؤسِّساً للقيم المتعالية على التاريخي -السياسي- يهدف إلى إخلاء أيِّ وساطة بين الإنسان وخالقه، وفيه دعوة إلى التأمُّل العقلي، وترسيخ حق كل إنسان في الفهم والإدراك.

<sup>&</sup>lt;sup>۷۸</sup> المرزوقي، **وحدة الفكرين: الديني والفلسفي**، مرجع سابق، ص٢٢.

٧٠ المرزوقي، مبادئ العقل وقيمه: دلالات التجاوز النقدي للسنتين العبرانية واليونانية، مرجع سابق، ص٤٣-٤٤.

ب. الاعتقاد الصريح بختم الوحي، أو نهاية التنزيل؛ نظراً إلى اتحاد التاريخي والطبيعي في مجرى الخلق الطبيعي، اللذين لا يتقابلان إلا من المنطلقين الجحوديين اللذين تستند إلى أولهما الطبيعة النافية للطبيعة. وتحدر الإشارة إلى أن هذا الاعتقاد ناتج من الاعتقاد الأول.

إن ختم الوحي المصحوب بنفي السلطان الروحي المعصوم يمكن أن يُستعاض عنه بسلطان الاجتهاد الإجماعي المستند إلى الاستخلاف العام، الذي يصبح فيه كل إنسان مُسهِماً بقوله في الشهود ورفضه الجحود، ويُكوِّن باعتبار الطبيعي والشريعي وحدةً تتجلّى في خصوصية الفرد الإنساني، كما تتجلّى في كلية التاريخ الإنساني. ^^

# ٢. المبادئ التي يقوم عليها عمل العقل والنظر لغايات الوحدة بين الفكرين الدينى والفلسفى:

إن تمكُّن فكر الحنيفية المحدثة من نقد التجربة الفلسفية أفضى إلى اكتشاف مبدأين آخرين في الحقبة العربية الإسلامية يُكملان مبادئ أرسطو، هما: مبدأ الترجيح، ومبدأ التحقيق من منطلق نظرية الشريعة، مع تعديل مبدأ الهوية الطبيعي ليصبح مبدأ الخِلقة الشريعي. وقد عمل اكتشاف هذين المبدأين على تغيُّر معنى المبادئ الأُخرى بتحديد شروط وجودها؛ ما ساعد على تجاؤز منبع إشكالية التقابل بين نوعي المبادئ (العقلية النظرية، والشرعية العملية)، وتحقيق وحدتما عن طريق فلسفة تجمع بين الطبيعة والشريعة، وقد بنى المرزوقي على أساسها المبادئ التي يقوم عليها عمل العقل والنظر بحدف تحقيق الوحدة بين هذين الفكرين، على نحوٍ يختلف عمّا جاء به أرسطو فيما يخص الهوية من حيث هي طبيعية، مُتأثِّراً بذلك بالنقد التيمي لمنطق أرسطو، من حيث عدم كفاية مبادئ أرسطو الثلاثة في تحقيق الوحدة بين الفكرين، أم فجاءت المبادئ بعد التعديل كما يأتي:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>^^</sup> المرزوقي، **وحدة الفكرين: الديني والفلسفي**، مرجع سابق، ص٢١.

<sup>^^</sup> المرزوقي، مبادئ العقل وقيمه: دلالات التجاوز النقدي للسنتين العبرانية واليونانية، مرجع سابق، ص٧٤-٧٩.

أ. مبدأ الهوية المعدل: رأى اليونان، ومنهم أرسطو، أن للهوية جوهراً صورياً في التاريخ الطبيعي ثابتاً كثبات الأنواع والأجناس، وعملوا على تحصينه بمبدأي عدم التناقض والثالث المرفوع إمعاناً بالحفاظ على ثباته، ولكن الفلاسفة المسلمين، وعلى رأسهم ابن سينا، ثم الغزالي الذي تبعه على وجه الخصوص، رأوا في الهوية "خلقة حكمية متغيرة تغيير الإرادة الإلهية المشرعة بحسب القصود والعناية، وأسسوها على مبدأي الترجيح والتحقيق." ^^

وأصبح مبدأ الهوية بعد التعديل يُعرَف باسم مبدأ الخِلقة الشريعي، بناءً على أن كون الشيء ليس ذا طبيعة ضرورية ثابتة، بل يمكن أن يكون حكماً أو اختياراً أمرياً من جنس ما يُطبَّق على النوازل الفقهية أو القضائية عند تكييفها بمقتضى الحقوق الفقهية أو القضائية. ^^

وهو منبع القيم الجمالية، وصورة للوحدة الحية، يتعدَّد بتعدُّد الصفات، ويتغيَّر وَفق تعدُّد الأطوار والمراحل في حياة الفرد الواحد. فالهوية ذاتٌ واحدة بأبعادها الأربعة؛ لذا فهى فاعلة ومنفعلة تتضمن علاقة الفعل باتجاه الفاعلية والانفعالية.

ب. مبدأ عدم التناقض: أصبح هذا المبدأ منبعاً للقيم الخلقية بمفهومه المعدّل، وهو يهدف إلى تحقيق شروط التعامل التعاقدي بين البشر عامةً، وأساسه يستند إلى تكافؤ الالتزامات وثباتها وعدم تناقضها داخل الوحدات الحية التي يتصل بعضها ببعض بوساطة تلك الشروط والالتزامات، وهي تقوم على مبدأ العدل أو التعاوض بين الأخذ والعطاء في المعاملات والعبادات.

ت. مبدأ الثالث المرفوع: أصبح هذا المبدأ منبعاً للقيم المعرفية بمفهومه المعدّل، وهو يهدف إلى تحقيق الفصل بين الآراء المتقابلة من حيث مطابقتها للمقياس المطلوب، وبه يُقاس الحكم الإجماعي لقضية ما، ولكن من دون زعمٍ للمطابقة المستغرقة التي من صفاتها

<sup>&</sup>lt;sup>۸۲</sup> المرجع السابق، ص٦٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۳</sup> المرجع السابق، ص٥٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۸٤</sup> المرجع السابق، ص٦٧.

الثبات؛ كونها لا تتحقَّق إلا في العلم المحيط. وعلى هذا، فلا يمكن للمعرفة أن تتقدَّم إذا كانت تدَّعي الإحاطة؛ فالإحاطة تعني جمود المعرفة، وعدم قبولها التغيير أو التحسين. ^^

ث. مبدأ الترجيح: هو المبدأ المعدل لكل المبادئ السابقة، ومنه تنبع القيم الجهوية، وغايته فتح للإمكان على قابلية الفعل العقلي لمواصلة التجديد المستمر، بحيث لا يتوقف التطور، ويبقى الحاصل في إطار الممكن دائماً. ومن دونه يتوقف تطور العلوم والمعارف، وبفضله لا تكون الموجودات طبائع ضرورية، وإنما شرائع اختيارية لا تحكمية. ^^

ومعنى الترجيح يأتي من الفعل "رجَّح"؛ أي: زاد، وقوّى، وجاوَز. وهو على درجتين؛ الأولى: فيها ترجيح هيئة الموجود من بين هيئات لا متناهية، وتلك هي الهوية المتقدمة على الوجود. والثانية: فيها ترجيح الوجود على العدم، وكلاهما متساوٍ عند الخالق، فكان لزاماً وجود مرجح، هو الإرادة الإلهية. ^^

ج. مبدأ التحقيق: هو المبدأ المعدّل للمبادئ الثلاثة الأولى، ومنه تنبع القيم الوجودية، وهو أساس منزلة الاستخلاف الوجودية، وغايته التمييز بين الشهود والجحود؛ الجحود الذي يحصر الإنسان في تعيُّناته بإطلاق حدوده، والذي بإطلاقها يتألَّه الإنسان، فيحول التألُّه بينه وبين التطور. ^^ وهذا المبدأ يُعنى بنقل الأشياء من موضوعية القيام بالقصد إلى موضوعية القيام بالذات، وهو ضروري لازم لترجيح تحقيق الإنيّة، ويُصطلح على تسميته باسم القضاء. ^^

#### ٣. أساس التوحيد بين الدين والفلسفة:

يقوم التوحيد بين الدين والفلسفة على أساسين اثنين:

أ. اعتبار معطيات الوجود الشريعية قائمة الذات، مثلها مثل المعطيات الطبيعية؛ وجوداً، وإدراكاً، وهو ما يُعبَّر عنه بالفطرة؛ وذلك أن الوجود الشريعي آية موازية للوجود

<sup>&</sup>lt;sup>۸۵</sup> المرجع السابق، ص٦٧.

<sup>&</sup>lt;sup>٨٦</sup> المرجع السابق، ص٦٧.

٨٧ المرجع السابق، ص٤٧.

<sup>^^</sup> المرجع السابق، ص٦٨.

<sup>&</sup>lt;sup>٨٩</sup> المرجع السابق، ص٤٧.

الطبيعي. فالفصل بين الفكر الديني (علوم الشريعة) والفكر الفلسفي (علوم الإنسان) لم يعد ممكناً في الإسلام، ولم يقبل به المرزوقي أساساً، "ولا سيما أن الإسلام يتميَّز بوصفه ديناً بخصيصة الجمع بين القراءتين الشريعية والطبيعية، ويحيل عليه القرآن من خلال آيات الفكر والنظر التي يلح عليها بوصفها دليلاً عليه بما هو وحي إلهي؛ فالتحام الدنيا بالدين يُمثِّل الوحدة التي يتفرَّد بما الإسلام عن سائر الأديان. "

ب. اعتبار الوحي أمراً جامعاً بين الدين الطبيعي (العقل) والدين الشريعي (النقل)؛ فكلاهما وحي من وجهة نظر المرزوقي، من حيث إن العقل الطبيعي هو مَلكة معرفة، وليس أمراً خارجاً عن الوحي؛ فهو إحدى درجات الوحي، إضافةً الى أن الوحي هو مَلكة معرفة طبيعية من جنس الوحي، بالرغم من أنه (الوحي) أعممُّ من العقل، وله درجات أرقى، وأنه وحي الرسالات المُتمثِّل في الدين الشريعي (النقل)، ونادر الوقوع، وقد تمَّ فَخْتِم. ٩٢

## ٤. رؤية المرزوقي للوحدة بين الديني والفلسفي:

واجه المرزوقي التحريف الذي طرأ على كلا الفكرين من منطلق أن الدين والفلسفة يجمعهما الهدف والغاية؛ فكل فكر فلسفي هو فكر ديني ما دام هذا الفكر يسعى إلى الحقيقة، والعكس صحيح؛ لأن الحقيقة التي يطلبها كلاهما متعلِّقة بمُقوِّمات الوجود الجوهرية عامةً والوجود الإنساني بوجه خاص. ويرى المرزوقي أن الفلسفة لا تُناصِب الدين العداء، وإنما يقومان معاً ببعضهما بعضاً، ويصدران عن نفس المشكاة؛ فهما واحد وإن اختلفا في طريقة العلاج وأولوياته. "

إن غاية الإحياء الذي جاء به الإسلام بوصفه رسالةً خاتمةً للوحي -من وجهة نظر المرزوقي - تقوم على التوحيد بين النقل والعقل، واعتبارهما من طبيعة واحدة. أمّا شرط

<sup>&</sup>quot; المرزوقي، شروط نحضة العرب والمسلمين، مرجع سابق، ص١٣٠.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> بيجوفيتش، علي عزت. **الإسلام بين الشرق والغرب**، عمّان: دار الشروق، ٢٠١٤م، ط٤، ص٢٨٧.

<sup>&</sup>lt;sup>٩٢</sup> المرزوقــي، أبـــو يعـــرب. "الـــوحي ودلالاتـــه"، الـــوعي العـــريي بقضــــايا الأمـــة، الموقـــع الإلكـــترويي: https:/.abouyaarebmarzouki.wordpress.com.

<sup>&</sup>lt;sup>۹۳</sup> المرزوقي، أبو يعرب. فلسفة الدين من منظور الفكر الإسلامي، بيروت: دار الهادي، ط١، ٢٠٠٦م، ص١٨٧.

التوحيد (أو التطابق) بينهما فهو تصريح العقل، وتصحيح النقل ً وفق أدواتهما الحية عن طريق الاجتهاد، وهو التواصي بالحق. ٩٠ طريق الاجتهاد، وهو التواصي بالحق.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> "موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول" هو أحد كتب ابن تيمية، وفيه بيان لموافقة العقل الصريح للنقل الصحيح في الجمع بين العقل والنقل؛ أي إن الأدلة العقلية الصحيحة البيّنة التي لا ريب فيها، بل العلوم الفطرية الضرورية، توافق ما أخبرت به الرسل، ولا تخالفه، حتى الفلاسفة الذين يقولون بقِدم العالم مثل أرسطو وأتباعه؛ فإن ما يذكرونه من دليل صحيح عقلي لا يخالف ما أخبرت به الرُّسل، وإنما يوافقه، والصريح هو ما وافق الكتاب والسُّنة. أما تصحيح النقل فيعني أن النصوص يُصدق بعضها بعضاً، وأن العقل يوافقها، انظر:

<sup>-</sup> ابن تيمية، تقي الدين أحمد. درء تعارض العقل والنقل، تحقيق: علي بن محمد العمران، مكة: دار عالم الفوائد، ط١، ٢٠٠٤م، ج٥، ص٩٦-٩٩.

وفي إشارة للمرزوقي في الموضوع نفسه، فإنه يسأل عن العلم الذي يُحقِق الوسطية المعرفية: هل هو منقول أم معقول؟ هل يوجد ضرب ثالث من مصادر المعرفة يتعالى على المقابلة بين المنقول والمعقول لأنه من جنس متقدم عليهما؟ يقول في ذلك: "العلم الذي به نفهم المنقول لنصححه وندرك المعقول لنصرحه علم متعالى عليهما لكونه هو العلم الذي يحدد معايير الصحة والصراحة، ومن ثم فمجاله متقدم على مجالهما كليهما تقدم الشَّرط على المشروط. وهذا هو النظر الذي لا تصح فيه الوسطية إلا بمعنى الذهاب إلى الغاية لأنه المعيار الذي يحدد الحدين والوسط بينهما، فلا يكون محققاً لمطلوبه من دون تجربة الذهاب إلى الحد. والأمم التي لا تجرب الحدين لا يمكن أن تصل إلى فهم الوسط الذي هو ذروة اتصالهما الفاصل فضلاً عن تحديده النظري وممارسته العملية. لذلك فإن الفكر عند المسلمين بات ينسب الحدين إلى الإفراط والتفريط عند غيرنا، وعلينا أن نجمع بين تفريط في ما أفرط فيه الحد الأول دون أن نعيش تجربة إبداعه، وإفراط في ما فرَّط فيه الحد الثاني بنفس الشَّرط السلبي، فيصبح مقصوراً عملنا على رد ون أن نعيش تجربة إبداعه، وإفراط في ما فرَّط فيه الحد الثاني بنفس الشَّرط السلوك المرضي لكل مَن يعانون من النعية الروحية." انظر:

<sup>-</sup> المرزوقي، أبو يعرب. "وسطية العقلانية الإسلامية: المسألة الأولى"، الـوعي العربي بقضايا الأمـة، الموقـع الإلكتروني: https:/.abouyaarebmarzouki.wordpress.com

<sup>°</sup> المرزوقي، شروط نهضة العرب والمسلمين، مرجع سابق، ص٢٢٢.

ففهم كلام الله وامتثاله يكون وَفق أمرين؛ الأول: دلائل آيات الله الكونية؛ أي فهمنا عادات الطبيعة. والثاني: دلائل آيات الله الشرعية؛ أي فهمنا نصوص الشرع. وفي ذلك يقول المرزوقي: "فلا الإنسان يمكن أن يصير إلهاً، ولا الإله يمكن أن يصير إنساناً، والواسطة بينهما أعني الطبيعة (الآية الكونية) والشريعة (الآية الشرعية) بما هي خطاب الإله الموجّه إلى الإنسان." فكلا الطبيعي والشريعي يفضي إلى الغاية نفسها؛ شريطة اجتماعهما معاً، ولا يكون ذلك إلا بوحد تهما.

وعلى هذا، فإن حلّ الإشكالية بين الفكرين يكمن في التحرُّر من التوظيف والجحود، وذلك بالجمع بين الدين الطبيعي والدين المنزل في دين الفطرة (الحنيفية المحضة) ما قبل التحريف الجحودي، والجمع البعدي الذي يُشترط حدوثه مرَّة أُخرى لاستئناف الإصلاح، مُمثَّلاً في الحنيفية المحدثة. ويعمل هذا الحلُّ على إحداث توافق بين النظام القيمي الموجود في القرآن والقيم العقلية التي نتجت من نقد الحداثة الغربية بعد ما أثبتت عقمها، من حيث تركيز تلك القيم على البُعْد المادي دون غيره، والانتقال منه إلى عولمة خلقية تحمل قيماً إنسانيةً، ترى في تكوين الإنسان السوي غايتها الأساسية.

#### خاتمة:

تُعَدُّ محاولة "أبو يعرب المرزوقي" واحدة من أبرز المحاولات -على مستوى الفكر الإسلامي المعاصر - لبلورة رؤية تُوجِد بين الديني والفلسفي بالجمع بينهما؛ أي بالجمع بين الفكر الديني (الإيماني) والفكر الفلسفي (العقلي). وقد جاءت تلك المحاولة في سياق التأسيس لمشروع النهوض الحضاري، وتكمن أهميتها في القدرة على تشخيص الإشكال، وتقديم حلِّ للصراع بين الرؤيتين المغايرتين لمشروع النهضة؛ أي الرؤية الدينية، والرؤية العلمانية.

وقد قامت هذه الرؤية على تصور تاريخي بنيوي، مفاده أن تاريخ الإنسانية الفكري واحد، وأنه يشمل كلّاً منهما، ٩٧ وهو ما سمّاه المرزوقي وحدة الفكر الإنساني، التي تفيد

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> الهجلة، إصلاح العقل في الفلسفة العربية: من الواقعية إلى الاسمية (قراءة في كتاب)، مرجع سابق.

المرزوقي، إصلاح العقل في الفلسفة العربية: من واقعية أرسطو وأفلاطون إلى اسمية ابن تيمية وابن خلدون، مرجع سابق، ص١٣-٢٩.

أن تاريخ الإنسانية الفكري هو تاريخ واحد بتركيبته الفلسفية والدينية، وأن التحريف الذي أصاب الفكرين الفلسفي والديني أعاق التوحيد بينهما. وقد ماثل تصوّر المرزوقي للتاريخ تصوّره للدين الكلي، الذي يتطابق فيه الدين المنزل الخاتم (الوحي) مع الدين الطبيعي (العقلي)، وهو دين الفطرة، باعتبار أن التحريف الذي أصابهما هو الذي عاق عملية التوحيد بينهما.

لقد أكمل المرزوقي ما بدأه الفلاسفة المسلمون في العهد الوسيط (ابن سينا والغزالي بدايةً، وابن تيمية وابن خلدون غايةً) من تجاؤزٍ لما جاءت به الأفلاطونية المحدثة، وسمّى ما جاءت به الأديان العهد الجديد. وقد مثّل هذا التجاؤز تخلُّصاً من التحريف الجحودي الذي أصاب الفكرين الديني والفلسفى في ذلك الوقت.

وجمع المرزوقي بذكاء بين مُلهِمينِ لأكثر الحركات والأيديولوجيات تنافراً: اليسار مُمثّلاً في شخص ابن تيمية <sup>٩٩</sup> كما يعتقدون، وأقصى اليمين مُمثّلاً في شخص ابن تيمية <sup>٩٩</sup> كما يعتقدون أيضاً، في محاولة منه للتقريب بين النُّخب المتصارعة. وقد قدَّم عن طريق الدمج بين نموذجي ابن تيمية وابن خلدون تصوراً تاريخياً وبنيوياً لتاريخ الفكر الإنساني الموحَّد، الذي عَدَّه "ثورة" في مسار تطور الفكر الإنساني، والذي جمع بين جنبيه أسس التنوير الديني والعقلي.

وقد تحلَّت جوانب الجدة في مشروع المرزوقي، في قدرته على تقديم إضافات في جوانب ثلاثة: مفهومية، ومنهجية، ومعرفية.

أمّا الجانب المفهومي فتمثّل في قدرته على توليد المصطلحات المتعلّقة بمشروعه، مثل مفهوم "الخلقة التشريعية"، وهو مبدأ قَصَدَ به المستوى العملي الذي يعني قابلية المبادئ للتغيّر، وخضوعها للصيرورة، وإلا تحوّلت الشرائع إلى طبائع، مُبيّناً أنه لا يوجد للأشياء من ذاتما طبائع، وإنما خِلْقات وأحكام، وأن هذه الأحكام ليست تحكّماً، بل خِلْقات؛

<sup>&</sup>lt;sup>٩٨</sup> المرزوقي، أبو يعرب. "فكر ابن تيمية الإصلاحي: أبعاده الفلسفية"، ج٤، الوعي العربي بقضايا الأمة، الموقع الإلكتروي: https:/.abouyaarebmarzouki.wordpress.com.

أَ الْمرزوقي، أبو يعرب. "لماذا يكرهون ابن تيمية؟"، الـوعي العـري بقضايا الأمـة، الموقـع الإلكـتروني: http://www.alukah.net/translations/0/28620/#ixzz4EnhW3p6g.

فهي في تطور دائم، مُنتِجةً معرفة نسبية، وأن مفهومي الديني والفلسفي يُقصَد بهما النقل والعقل.

وقد أفاد المرزوقي من ابن خلدون وابن تيمية في استخلاص مفهوم يوضح ماهية الاتساق بين الطبيعة والشريعة، وتجلّى ذلك في النظرة الاستخلافية الساعية إلى تحرير الإنسانية من الجحود الديني والجحود الفلسفي، الكامنين في الأصل الواحد المتقدِّم عليهما. فمفهوم "فقه الاستخلاف" فيه هدم للجانب المعادي لجوهر الأديان، وهو مضمون الفلسفة الذي يُشكِّل خطراً عليها (الإلهيات) لمصلحة مضمون جديد يستعمل الأدوات نفسها (البرهان العقلي)، لكنه مُسحَّر لعمارة الأرض. وبهذا، فإن المرزوقي قد شابه ابن خلدون بتقليصه دور الفلسفة التي تبحث فيما وراء الطبيعة، وتوجيهها لمصلحة علم جديد، هو علم العمران البشري؛ أي إنه استخدم مضمون الفلسفة النقدي في وضع حلول وصياغة مقترحاتٍ لنهوض المجتمعات.

وفيما يخص الجانب المنهجي، فقد طرح المرزوقي منهجية جديدة في علاج التقابل بين الطبيعي والشريعي، أو الديني والفلسفي، وذلك برفض المقابلة بين الطبيعي والشريعي، واعتبار الحنيفية المحدثة، أو ما سمّاه التوحيد الاستخلافي الشهودي أساساً لتلك المنهجية، التي تُحقّق غايتها عن طريق النقد الموجّه إلى الفلسفة والدين؛ لتخليص الفلسفة من الجحود الذي شاب صورتما، وتخليص الدين ممّا شاب الصورة الأصيلة لجوهر الأديان. ولا يكون ذلك إلا بالجمع بين منهجي التحليل والتأويل لتحقيق اللحظة الحاضرة؛ فكلا العلمين يقتضي الاجتهاد التحليلي للتحقيق الفعلي، والاجتهاد التأويلي للتذكير الرمزي (الماضي)؛ وذلك أن كل الموجودات هي آيات من طبيعة واحدة، تحتاج إلى التأويل والتحليل معاً بوصفها جزءاً من أمر يتعالى فوق الطبيعي والشريعي. وعلى هذا، فإن العقل الموؤل، وكلاهما ينتج مضامين علم إنساني لا يكون مطلقاً، وكذا العقل الموؤل، وكلاهما ينتج مضامين علم إنساني لا يرتقي بأيِّ حالٍ إلى علم الله المحيط.

وأمّا الجانب المعرفي فقد تمثّل فيما أضافه المرزوقي إلى معارفنا ممّا دار حول الثنائيات المتضادة بين الديني والفلسفي، وما انبثق منهما من تفريعات، مثل: الشريعي والطبيعي،

والشهود والجحود، وعبادة الشريعة وعبادة الطبيعة، ونظرية الشرائع ونظرية الطبائع، والأصولية الدينية والأصولية العلمانية، والتوحيد الشهودي الاستخلافي والتوحيد الجحودي الحلولي، ومبادئ الشرع وقيمه ومبادئ العقل وقيمه في النظر والعمل، ومبدأ الترجيح أو القدر ومبدأ التحقيق أو القضاء وأثرهما في تعديل سلم المبادئ (مبادئ الشرع، ومبادئ العقل)، وتحويل مبدأ الهوية الذي جاء به اليونان (يُشكِّل أساس نظرية الطبائع) إلى مبدأ الخلقة الشريعي. وقد استطاع المرزوقي إيجاد خط بديل للتفكير، يُؤسِّس في وعي الناس القدرة على ممارسة التفكير، وكسر احتكاره المعرفي من طرف الفلاسفة والفقهاء من باب نخبوية التفسير والتأويل، واقتصار ذلك عليهم ما يفتح الباب على مصراعيه أمام الإبداع المعرفي.

وبعدُ، فإنّا نعود إلى طرح السؤال الأول: هل يمكن اعتبار مشروع المرزوقي في النهضة قابلاً للتطبيق من خلال رؤيته التوحيدية بين الدين والفلسفة؟

ويبقى هذا السؤال مشرعاً ينتظر الإجابة؛ وذلك أن المرزوقي يملك فكراً تحديدياً وتوليدياً، أنتج الكثير من المفاهيم والمصطلحات، وأضاف إليها. وهو فكر مترامي الأطراف، يصعب الإلمام به من جميع جوانبه، ويحتاج إلى الكثير من البحث والاستقصاء؛ ما يُحبِّم إخضاعه للمزيد من الدراسات، بُغية تسليط الضوء عليه، وتوسيع دائرة انتشاره، وصولاً إلى بناء قاعدة لمشروع نحضوي قادم.

## الاستقلال الفلسفى والتجديد عند طه عبد الرحمن

 $^{^*}$ نور الدين بن قدور

#### الملخص

يتناول البحث أزمة الفكر في عالمنا العربي المعاصر، وبشكل محدد مشروع الاستقلال الفلسفي العربي، وإشكالية التراث والحداثة في الخطاب الفلسفي العربي الراهن، من خلال عرض ومناقشة مشروع المفكر المغربي طه عبد الرحمن. ويتساءل عن إمكانية إنتاج خطاب فلسفي عربي جديد لارتياد آفاق فلسفة عربية إسلامية مبدعة متميّزة. وقد خَلُص البحث إلى أن هاجس التجديد الفكري كان مطلباً وشعاراً استحوذ على أذهان العديد من المفكرين والمثقفين العرب، وأن عوامل عدَّة أفضت إلى هذا الهاجس؛ منها ما هو تاريخي يحرص على وصل الماضي بالحاضر، ومنها ما هو قومي سياسي يتصل بالوعي والشعور بالهوية والقومية، ومنها ما هو حضاري يقترن بعمق الهوَّة وتزايدها بين الأنا والآخر. وقد كشف البحث عن الترابط المنهجي والتماسك الداخلي والاستدلال الحجاجي في هذا المشروع مما أبرز قيمة المشروع في عدد من المناحى.

الكلمات المفتاحية: طه عبد الرحمن؛ النقد الأخلاقي للحداثة؛ الحداثة الإسلامية؛ الاستقلال الفلسفي المبدع؛ الفضاء الفلسفي؛ المفاهيم المأصولة؛ النقد الإبستمولوجي.

#### Philosophical Independence and Renewal of Taha AbdurRahman Abstract

This paper deals with the thought crisis in our contemporary Arab world, specifically with the independent Arab philosophical project and the problem of heritage and modernity in the current Arab philosophical discourse, It presents and discusses the thought project of the Moroccan scholar Taha AbdurRahman. It also wonders whether it is possible to produce a new Arab philosophical discourse for the prospects of a distinctive and creative Arab Islamic philosophy.

The paper concludes that the concern with intellectual renewal has been a demand and aim that captured the minds of many Arab intellectuals. Several factors led to this concern; some of them are historical, trying to connect the past to the present, some are of a political nature related to consciousness and the sense of identity and nationalism, other factors have a civilizational nature associated with the growing deep gap between the self and the other. The paper reveals that this project has a systematic interrelationship, an internal cohesion and a heuristic reasoning. These qualities highlight the value of the project in a number of areas.

**Keywords:** Taha AbdurRahman; Ethical critique; Islamic modernity; Creative philosophical independence; Philosophical space; Original concepts; Epistemological critique.

<sup>\*</sup> دكتوراه في الفلسفة، جامعة وهران، ٢٠١٧م، كلية العلوم الاجتماعية، قسم الفلسفة، أستاذ محاضر بجامعة طاهري محمد، بشار، الجزائر. البريد الإلكتروني: nourreddinebenkaddour@gmail.com محمد، بشار، الجزائر. البريد الإلكتروني: nourreddinebenkaddour@gmail.com

#### مقدمة:

يتناول البحث إشكالية التراث والحداثة في الخطاب الفلسفي العربي المعاصر؛ وذلك باستعراض مشروع المفكر طه عبد الرحمن، في محاولةٍ نروم من خلالها تقديم بعض الاجتهادات في حقل الإبداع الفلسفي لهذا المفكر.

ويُمثِّل البحث دراسة تحليلية نقدية لموضوع الاستقلال الفلسفي والتجديد عند طه عبد الرحمن، الذي حاول تأسيس فكر فلسفي إسلامي جديد؛ بغية إعادة بناء الإنسان العربي، والإفادة من طاقاته، وتوجيهه لدفع عجلة التقدُّم في المجتمع.

ويهدف البحث إلى استشراف ما سيؤول إليه واقع الفكر الفلسفي العربي الإسلامي في عالم الغد، وهو عمل يدخل في إطار علم دراسة المستقبل. ولا شكّ في أن دول العالم عامةً والغرب خاصةً مهتمة بهذا الجانب كثيراً؛ ما يُحيِّم علينا دراسة واقع فكرنا العربي اليوم، وسبر غور مستقبله وآفاقه، والتوصُّل إلى إجابات شافية للأسئلة التي قد تتوارد إلى الذهن، والتي أهمها: هل تُقِّل المشروعات الفلسفية العربية الراهنة إبداعاً وتجديداً أم أنها مجرد إعادة ونقل؟ هل تمكّنت من إيجاد فكر فلسفي عربي متميِّز؟ كيف سيكون حال فلسفتنا العربية مستقبلاً؟ ما طبيعة الفلسفة التي نتطلّع إليها؟

وبحسب المفكر المصري المعاصر حسن حنفي، يتعين علينا أولاً إدراك أن الفلسفة ليست "مجرد فكر بلا زمان ولا مكان، بلا مجتمع، وبلا حضارة، إنما هي نظام فكري ينشأ في عصر، ويقوم به جيل، ويخدم مجتمعاً، ويُعبِّر عن حضارة. "أ والملاحظ اليوم أن جامعاتنا ومحافلنا العامة تعاني أزمة ثقافية كبيرة، تتمثّل في عدم وجود فلاسفة حقيقيين، أو بناء منظومة فلسفية متكاملة، والاكتفاء بالترجمة التي لا تُفضي إلى الإبداع بأيِّ حال. فقد تحوَّل المفكرون العرب والمسلمون إلى وكلاء ومُمثّلين للمذاهب الغربية؛ نظراً إلى تنامي تياراتما، وغزوها الثقافي، وانتشارها خارج حدودها.

ا بدران، إبراهيم. وآخرون. "الفلسفة في الوطن العربي المعاصر"، بحوث المؤتمر الفلسفي العربي الأول، بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ط١، ١٩٨٥م، ص١٣٠.

-

وفي هذا السياق، يدافع طه عبد الرحمن عن أطروحة مفادها أن الفضاء الفلسفي الذي يعيشه العرب اليوم هو فضاء لا عالمية حقيقية فيه؛ فهو فضاء فكري مفروض على العالم، ومُعمَّم على الجميع بأسباب لا صلة لها بالفلسفة، ومحكوم بالقوة المادية والهيمنة السياسية، وأنه لا يمكن للإنسان العربي أن يواجهه إلا بمفاهيم حركية أصيلة متجذِّرة في ديننا، وتراثنا، وذاتنا العربية الإسلامية. وتأسيساً على ذلك، فإننا بحاجة اليوم إلى مشروع نفضة فكرية يمكنه تجاوز معوِّقات الإبداع، ويطرح فكراً حضارياً فلسفياً نابعاً من خصوصياتنا وتاريخنا، وينماز بدرجة عالية من العمق النظري، ويرتكز على أسس واقعية، ويتحرَّر من بوتقة الفكر الفلسفي الغربي وسيطرة التراث القديم، اللذين يمارسان سطوة تمنع الفكر العربي من التقدُّم.

## أولاً: المشروع الفلسفى لطه عبد الرحمن

لا شكّ في أن أصحاب الاتجاهات النقدية البارزة يتبوّؤون مكانة رفيعة في تاريخ الفكر الإنساني مقارنةً بغيرهم ممَّن يفتقرون إلى الرؤية النقدية الثاقبة؛ وذلك أن الذي يتحلّى بعقلية ناقدة لا بُدَّ أن يكون مُميَّزاً؛ لتجاوزه الواقع بنقده إيّاه فكرياً أو اجتماعياً، وهو ما يُمثِّل حال مفكرنا طه عبد الرحمن. فالمُدقِّق في كتاباته وفكره يَلحظ عِظَم الجهد الكبير في بنائه النظري، وهو جهد يُعنى بالكلمات والعبارات مثل عنايته بالمفاهيم والتصورات، مستوعباً خصيصة الدقة والتدقيق بوصفها لازمة أساسيةً في الكتابة الفلسفية.

وهذا لا يعني أن طه عبد الرحمن يهتم -في مقالاته- فقط بالنسيج النصي محكم البناء، وإنما يولي الشكل أهمية كبيرة في نصوصه ومنتوجاته النظرية، مع ميلٍ واضح إلى النزعة الصورية بحكم تكوينه المنطقي، وتوجُّهٍ في الكتابة يستند إلى الاستدلال البرهاني المنتج الذي يخاصم فيه قراءات معيَّنة للتراث، أو يجادل فيه مناصري مشروع الحداثة والتحديث في الفكر العربي المعاصر.

\_

العراقي، عاطف. الفلسفة العربية: مدخل جديد، لبنان: مكتبة لبنان ناشرون، ط١، ٢٠٠٠م، ص٢٣٤.

إذن، فهو مفكر يصعب علينا رصد مختلف مناحي إنتاجه الفلسفي رصداً دقيقاً؛ نظراً إلى اتِساع حقل المجال الذي ينشط فيه (المنطق، اللغة، الترجمة، التصوف)، لكننا سنحاول تلمُّس أهم الإشكالات التي يعالجها لفهم الفروق والاختلافات التي تلحق بالمفاهيم إثر إخضاعها لمعايير الترجمة الصحيحة، فضلاً عن تقصي كيفية انتقال المفهوم لديه من مرحلة الابتكار إلى مرحلة الإنشاء، التي تُمثِّل فن صياغة المفاهيم الفلسفية، وتُمكِّن الفلسفة العربية من التحرُّر والاستقلال.

وما يُميِّز كتابات طه عبد الرحمن أنها تنتقل من مستوى الكتابة الموصولة بفضاء التدريس الجامعي إلى مستوى الكتابة المنهجية المشاركة في الجدل الفكري المغربي والعربي الإسلامي فيما يخص الموقف من التراث والظواهر التراثية، وصولاً إلى نقد الخطابات الفلسفية، وخطابات الحداثة تحديداً؛ بغية تقويض أصولها الفكرية، وبلورة بديلها المُتمثّل في الدعوة إلى "التخلُّق"؛ وذلك ببناء ما يُؤسِّس لموضوع التجربة الدينية في الفكر بواسطة "العقل المؤيد".

#### ثانياً: الدعوة إلى الاستقلال الفلسفى المبدع

من الملاحظ أن مصنّفات طه عبد الرحمن تتضمّن مشروعاً فكرياً لنقد تيارات التقليد والحداثة في الفكر العربي، والدعوة إلى الاستقلال الفلسفي المبدع الذي تُغذّيه "تجربة في الرياضة العقائدية تعتبر أن العقل العملي الصوفي هو العقل الذي يتيح صفاء السريرة، ويمنح الذات ما يهبها الرضا والقرب من طبيعة الإنسان، ومعنى العالم، وحقيقة الله." فطه عبد الرحمن -بحسب السيد ولد أباه - جعل تجديد الدين محوراً لمشروعه الفلسفي، ولم يقتصر اهتمامه الرئيس على الإشكالية التراثية فحسب، بل شمل أيضاً همه الفلسفي نفسه.

فالمفاهيم التي بلورها، والأدوات المنهجية التي استخدمها، والبناءات المنطقية التي أبدعها، وُظِّفت في السياق نفسه؛ أي تجديد الدين من خلال مسلكي النص والتجربة

ت عبد اللطيف، كمال. أسئلة الفكر الفلسفي في المغرب، المغرب: المركز الثقافي العربي، ط١، ٢٠٠٣م، ص١٣٣٠.

الدينية الصوفية، لإعادة اكتشاف التراث في مجاله التداولي أبحدث الأدوات التأويلية، وتنشيط العمل الديني عن طريق تجديد العقل وصولاً إلى حداثة إسلامية قائمة على الأخلاق. "وهكذا يتمحور مشروع طه عبد الرحمن حول هدفي تجديد الدين، وتخليق الحداثة. " وهذا ليس بغريب على كل مَن تمرَّس بلغة المنطق (الصوري، والرمزي)، ومَن مَلكَ ناصية التداوليات بوصفها أحد أهم فروع فلسفة اللغة المعاصرة. "فالتماسك الداخلي، والاستدلال الحجاجي، وتقريب المنقول بما يتناسب والمجال التداولي لغة، وعقيدة، ومعرفة، مواصفات يختص بها مشروع طه عبد الرحمن في استشكالاته المتعددة." "

ويرى طه عبد الرحمن أن التراث يُمثِّل نصّاً مفصولاً عن الهوية، لا مجرد مدوَّنة معرفية معروضة للتأويل والقراءة؛ إذ يُعَدُّ في آنٍ معاً مضامينَ وآلياتٍ، ونصّاً وممارسةً، وتاريخاً وواقعاً. وما يرفضه طه عبد الرحمن إنما هو اختزال التراث في مضامينه النصية، فيما يُشكِّل خلفيةً للمقاربات التجزيئية السائدة في تناول التراث (الجابري وأركون مثلاً).

ثم يُقدِّم بديلاً يتمثَّل في القراءة التكاملية للتراث بوصفه كُلاً متكاملاً لا يقبل التفرقة بين أجزائه، ووحدةً مستقلةً لا تقبل التبعية لغيرها؛ فالخصيصتان الرئيستان للتراث، هما: النظر إليه بوصفه كُلاً متكاملاً متصل الحلقات، مرتبط العناصر والمحتويات، لا يمكن الفصل بين مضامينه وآلياته، ولا بين مكوناته. والنظر إليه بوصفه منظومةً متميِّزةً من غيرها، لها عناصر بنائها الذاتية التي تستقل بها، وتفصلها عمّا سواها.

وفيما يخص آليات إنتاج التراث، فإنه يمكن التركيز على مفهومين محوريين في منهجه، هما: طرائق التداخل المعرفي اللازمة لإبراز الوحدة النسقية الداخلية للمعارف التراثية، وطرائق التقارب التداولي التي تكشف نمط تلقّى الوافد المنقول للسياق التراثي.

أ التداولية: درس غزير جدير بالاهتمام. وهي محاولة للإجابة عن أسئلة، من مثل: ماذا نصنع حين نتكلم؟ ماذا نقول تحديداً حين نتكلم؟ وأقدم تعريفاتها ما ذكره تشارلز موريس عام ٩٣٧ م من أنحا جزء من السيميائية (علم العلامات) التي تعالج العلاقة بين العلامات. أمّا أهم مستعملي هذه العلامات فهو فرانسواز أرمينغو.

<sup>°</sup> ولد أباه، السيد. أعلام الفكر العربي: مدخل إلى خارطة الفكر العربي الراهنة، لبنان: الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ط١، ٢٠١٠م، ص٧٢.

ت بلعقروز، عبد الرزاق. تحولات الفكر الفلسفي المعاصر: أسئلة المفهوم والمعنى أو التواصل، الجزائر: منشورات الاختلاف، ط١١، ٢٠٠٩م، ص٣٩.

## ثالثاً: نماذج من الإبداع الفلسفي في فكر طه عبد الرحمن

#### ١. فقه الفلسفة:

يُعَدُّ فقه الفلسفة أحد الشبكات المفاهيمية، والآليات المعرفية التي يقرأ بحاطه عبد الرحمن الفلسفة؛ فهو لا ينظر إليها بوصفها قولاً فقط، وإنما قول مقرون بالفعل، وخطاب متصل بالسلوك، وهو الخطأ الذي وقع فيه مؤرِّخو الفلسفة؛ إذ يرى أن هؤلاء المؤرِّخين أغفلوا هذا الجانب كلياً بحكمهم على الأقوال، وإهمالهم الأفعال، حتى اعتقد أن الفلسفة تتألَّف من أبنية العقل المجرد، وأنه لا اعتبار فيها لأبنية العمل المجسَّد، ولهذا "يكون أحرى بالفلسفة أن يقال فيها إنما العمل بالعقل، بناءً على أنه لا عمل بغير عالم، وأن العلم قد يكون بغير عمل."

وقد أطلق طه عبد الرحمن على هذه القراءة للفلسفة -في جانبها العملي والسلوكي - اسم فقه الفلسفة، وصاغها قياساً على مفهوم فقه الدين الإسلامي. فإذا كان الفقه هو استنباط الأحكام العملية من الأدلة الشرعية، فإن فقه الفلسفة هو استنباط الأحكام العملية من الأدلة العقلية.

#### ٢. مشروع التجديد الديني:

إن الهدف الثاني الذي يسعى طه عبد الرحمن إلى تحقيقه هو طموحه الصارم لدفع اليقظة الدينية وترشيدها، ولكن مشروعه هذا يختلف اختلافاً جوهرياً عن الكتابات الإسلامية الرائجة الساعية إلى تجديد الدين من ثلاثة أوجه محورية يُجمِلها السيد ولد أباه فيما يأتى:

أ. بناء المشروع على قاعدة فلسفية منطقية صُلْبة عمادها اقتران النهضة الفكرية المطلوبة بالبناء العقلاني الصارم المتسلِّح بالأدوات والآليات الخاصة بالفلسفات والعلوم التأويلية المعاصرة، واستيعابما داخل المجال التداولي العربي الإسلامي.

٧ عبد الرحمن، طه. فقه الفلسفة: الفلسفة والترجمة، المغرب: المركز الثقافي العربي، ط١، ٩٩٥ م، ص١٧٣.

ب. تحذُّر المشروع الفكري في التجربة الصوفية المصوغة بالطرائق العقلانية الدقيقة، وإن كانت تُمتِّل تجربة ذاتية حية لا يخفي طه عبد الرحمن دورها الأساسي في مساره الفلسفي والوجودي.

ت. العزوف الجلي عن الشأن السياسي، وعَدُّه عائقاً محيطاً، ومقتضىً ثانوياً في شروط النهضة المطلوبة. والعقل عند "د.طه عبد الرحمن فعل، وليس ذاتاً، وهو ما يعني تنوُّع وتعدُّدية واختلافية العقل بحسب تعدُّد سياقاته التداولية (العقل المجرد، العقل المستَّد، العقل المؤيَّد)."^

ويُطلِق طه عبد الرحمن على هذه النظرية اسم التكوثر العقلي الذي يعني تعدُّد مراتب العقل، ومقاماته، وصيغه، وهي:

- العقل المجرَّد: هو عقل يُمثِّل المستوى الأدبى من المعقولية التي لا تتجاوز الوظائف الإدراكية الأداتية.
  - العقل المسدَّد: هو عقل ملتزم بضوابط الشرع؛ بقصد المنفعة، ودفع المضرة.
- العقل المؤيّد: هو عقل يوصل إلى معرفة أعيان الأشياء عن طريق التجربة الصوفية الثرية.

وهكذا يَتبيَّن لنا أن درجات المعقولية تتفاوت وتتراتب تبعاً للتدرج في التجربة الصوفية.

#### ٣. إبداع المفاهيم:

يرى طه عبد الرحمن أن أغلب المؤلَّفات الفكرية، وما يُنجَز من أبحاث فلسفية في البلاد العربية، يدور حول نفس الإشكالات والاستدلالات والمسلَّمات والنظريات التي يتضمَّنها الفضاء الفلسفي العالمي؛ ما يجعلها تقليداً لمحتويات هذا الفضاء. ويلزم من هذا في اعتقاده أن الإنسان العربي - في نحاية المطاف- يتفلسف بما يخدم عدوه وهو لا يعلم؛ ما يجعله يمارس التطبيع من حيث لا يفقه. ولا يمكن الخلاص من هذا الوضع، والنهوض

<sup>^</sup> عبد الرحمن، طه. **العمل الديني وتجديد العقل**، المغرب: المركز الثقافي العربي، ط٢، ٩٩٧ م، ص١١.

بالفلسفة إلا بالتفكير فيما يخصنا من القضايا والإشكالات؛ "فلا مفرَّ لنا إذن من أن ننهض إلى التفلسف إلا بما يخص بنا لكي نحيا، لا بما يخص بعدونا لكي نموت." ٩

ولا يمكن للإنسان العربي أن يواجه الفضاء الفكري الفلسفي المُهيمِن على العالم إلا بمفاهيم حركية تقوم على أبعاد الزمان التي قد تخرج إلى اللامتناهي، فيما يُعرَف بالقومية الحية، أو القومية اليقظة. وهذا المفهوم في اعتقاده يمكن أن يُنشئ لنا فلسفة عربية متميّزة، ولا سيما أن خصائص هذه القومية هي: القيام، والقوام، والقومة؛ فالقيام لازم لأي مُعوض، وكل نحوض هو حركة وعمل. إذن، فالأصل في القيام هو الحركة والعمل. أمّا السكون والجمود فهما نقيض الفعل "قام"، وبهذا يكون "القوم" اسم جمع لا يدل فقط على الجماعة من الناس؛ لأنها قد تكون جماعة قاعدة، "وإنما على الجماعة التي لا تفتأ على الجماعة ومتجددة، تحفظ تتحرك وتعمل لكي تنشأ بين أفرادها وأجزائها روابط راسخة واسعة ومتجددة، تحفظ كيانها، وترفع مكانتها." "

ولهذا التحرك والعمل ضربان، هما: القيام الجهادي الذي يعتمد على دفع ما يضر هذه الروابط من الداخل أو الخارج، والقيام الاجتهادي الذي يعتمد على جلب ما ينفع هذه الروابط من مركزها أو محيطها. وعلى هذا، فالقوم هم الأُمَّة القائمة، " والجماعة العاملة الثابتة على العمل جهاداً أو اجتهاداً. فالقومي الحي هو مَن كان واحداً من أفراد الأُمَّة القائمة؛ أي مَن كان مُنتسِباً إلى الجماعة التي لا ينقطع عملها الصالح. " ولمّا كانت القومية الحية تعتمد على العمل الشامل المتواصل، فإنها تُعَدُّ ميزةً تُؤحّذ، وتُطلَب، وتكتسَب، ولا تعطى أو توهب، وهي لا تسكن أو تنقطع، وإنما تتحرك، وتتواصل.

وبناءً على هذا التعريف الدينامي (الحركي) لمفهوم "القوم"، فإن ما يجب أن يتقوَّم به مفهوم "القومية الحية" ليس الذي مضى من عمل القوم بقدر ما تصبو الهمة إلى تحقيقه.

<sup>\*</sup> عبد الرحمن، طه. الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، ط٢، ٢٠٠٦م، ص٦٦.

۱۰ المرجع السابق، ص٦٧.

١١ يشير طه عبد الرحمن هنا إلى الحديث الشريف الذي رواه البخاري ومسلم عن معاوية بن أبي سفيان: "لا تزال من أمتي أمة قائمة بأمر الله، لا يضرهم مَن خذهم، ولا مَن خالفهم حتى يأتي أمر الله، وهم على ذلك."

۱۲ عبد الرحمن، الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، ص٦٧-٦٨.

"إن القومية الحية لا تتحدد بماضي الأُمَّة بقدر ما تتحدد بواجبها، ولا تتحدد بمحصولها بقدر ما تتحدد بمشروعها." "١٣

وعلى هذا، فإن ما يُميِّز القومية الحية ليس جملة المعارف والصنائع التي يُحدِثها القوم بقدر جملة القيم والمعايير التي تحيط بهذه المعارف والصنائع، والتي هي نتاج قدرات العقل النظري في طلبه المعرفة والقوة.

ولمفهوم "القومية الحية" مقوّمان أساسيان يُسهِمان في بنائه، هما: المقوّم العلمي التقني الذي يمكن تسميته المقوّم الحضاري أو المادي، وهو قابل للنقل إلى الآخرين. والمقوّم العملي القيمي الذي يمكن تسميته المقوّم الثقافي أو الروحي. إذن، فالقوام هو مجموعة القيم التي يأخذ بما القوم، والتي تنقسم -بحسب طه عبد الرحمن- إلى قسمين: قيم خاصة يتفرّد بما القوم، ولا يشاركهم أحد فيها. وقيم مخصصة عامة يشترك فيها القوم مع غيرهم. أمّا القومة فهي بلوغ العمل القيمي الغاية، وشموله جميع أفراد القوم. ويؤكّد طه عبد الرحمن أن لفظ "الثورة" هو أقل أهميةً من مفهوم "القومة"؛ لأن الثورة مادية، وقد لا تنفك عنها أسباب العنف، ولا تخلو من مظاهر الظلم، في حين أن مفهوم "القومة" يُمثّل قيمة معنوية لا تكون إلا برعاية المصلحة، وطلب العدل.

ولكي يتمكَّن الإنسان العربي من إحداث "قومة" فلسفية تستند إلى العمل الجهادي الاجتهادي، والفضاء الفكري الفلسفي المُهيمِن على العالم، وتدفع عنه التقليد الذي يُقيِّد طاقاته في فلك فلسفي متهور، وتجلب له الإبداع؛ فإنه يتعيَّن عليه إعداد خطط للقومية الحية، تتمثَّل في خطة المقاومة، وخطة التقييم، وخطة الإقامة.

وفي ذلك يقول طه عبد الرحمن: "لا بُدَّ أن تنطلق القومة الفلسفية العربية من مسلَّمة جوهرية، وهي أن خطاب الفلسفة في مجال التداول العربي ينبغي أن يكون كلاماً تحته عمل موجَّه، أو قُلْ كلاماً ذا قيام، وإلا فهو مجرد شطح ضال، أو سفسطة مضلة؛ لأن القومة لا تكون إلا بعمل ذي قيم صالحة موجَّهة لأفراد القوم كلهم، ويلزم من ذلك أن

\_

١٣ المرجع السابق، ص٦٨.

القومة الفلسفية العربية تقتضي اتباع خطط أو استراتيجيات خطابية معيَّنة تحدد مسارات عملية واختيارات قيمية تخص منها ثلاثة أساسية، وهي: المقاومة، والإقامة، والتقييم." عملية

ويرى طه عبد الرحمن أن الهدف من هذه الخطط هو مواجهة العرب تمويد الفلسفة، فضلاً عن تغريبها. أمّا خطة المقاومة فلا يُقصَد بما فقط ثبات القوم أمام القوة المادية، وإنما "مواجهة القوم لقيم الخصم بقيم أقوم تنزع عن قوته المادية امتيازها، واعتبارها مقاومة مفاهيم متوجّهة إلى كل المفاهيم المنقولة من الفضاء الفلسفي العالمي بلا استثناء." وتبدأ الخطة بالاعتراض على كل مفهوم منقول من الفضاء الفلسفي العالمي حتى يثبت بالدليل صحته وفائدته في المجال التداولي. وتتضمّن هذه الخطة الاعتراضية أربعة عناصر، هي:

أ. استيفاء غرض الفلسفة الذي هو إجمالاً السؤال والنقد؛ لأن الاعتراض اصطلاحاً هو السؤال الموجَّه إلى دعوى الخصم، الذي ينتقد صحتها. والعرب لهم تقاليد راسخة في هذا المجال، ولعل كتاب "المناظرة" يفي بهذا الغرض كما يشير هو إلى ذلك.

ب. دخول المتفلسف العربي فيما لا يخطر نقده على بال المندمجين في الفضاء الفلسفي العالمي المزعوم -أو الشكّ في ما يعتقدونه، ولا يشكّون فيه - هو خير دليل على سحب البساط من تحت أقدام هؤلاء المندمجين؛ لأن الانتقاد في الفلسفة هو دليل قوة، والاعتقاد دليل ضعف، والإنسان العربي هنا مُنتقِد، في حين أن الإنسان المندمج مُعتقِد.

ت. هذا النقد ليس رداً متعسِّفاً، وإنما هو عرض للمفاهيم المنقولة على أساس معيار الأدلة المنطقية، فضلاً عن اشتمال النقد على زيادة في القدرة الاستدلالية التي هي زينة التفلسف.

ث. صحة الدليل لا تكفي لقبول المفاهيم المنقولة؛ إذ يجب أن تكون المفاهيم المُدلَّل عليها نافعةً للأُمَّة، فليس كل ما ثبتت صحته ثبتت فائدته.

۱٤ المرجع السابق، ص٧٠.

١٥ المرجع السابق، ص٧١.

وفي هذا السياق، يعرض طه عبد الرحمن مثالاً على كيفية مقاومة المفاهيم المستمدة من الفضاء العالمي المتهوِّد، فالمقاومة في نظره يجب أن تشمل جميع المفاهيم المنقولة من هذا الفضاء؛ بغية اختبار صوابحا وصلاحها. وهذا المثال هو مفهوم "نحاية التاريخ" الذي ذاع صيته، وانتشر في مختلف أصقاع العالم، واعترض عليه بعض المتفلسفة العرب المعاصرين؛ لأنه ينتصر لليبرالية الأمريكية.

ولكن الاعتراض -من وجهة نظر طه عبد الرحمن- لا يكفي؛ لأن هذا المفهوم هو جزء من بنية فكرية واسعة متجذّرة في الممارسة الفلسفية الغربية التي تبنّاها متفلسفة العرب عن تبعية وتقليد. "وهذه البنية هي أن التاريخ يتحرك بانتظام في اتجاه مسطر معقول ينتهي بتحقيق الغاية منه." أو لهذا، فإن طه عبد الرحمن يطالب بضرورة الاعتراض على فلسفة التاريخ التي نقلها إلينا الغرب؛ لأنها لم تكن -كما يظن- إبداعاً عقلياً مبنياً على دراسات علمية للظواهر التاريخية، وإنما كانت في أصلها ثمرة صياغة علمانية لخبرٍ له أصل في التوراة. ومضمون هذا الخبر عند جمهور اليهود هو أن المسيح لم يكمل بعثته بعد، وأنه لن يُبعَث إلا في آخر الزمان؛ لإنهاء الخطيئة، وإقامة الحياة الكاملة الحقّة على الأرض، وأن إسرائيل هي الأمّة التي تحمل الأمل لجيء مخلّص الإنسانية جمعاء.

وقد وظَّف المتفلسفة اليهود المحدثون هذا الخبر، وجعلوه الأكثر أصالةً في اليهودية؛ لذا، فإن طه عبد الرحمن يدعو إلى ضرورة الاعتراض الشامل على فلسفة التاريخ التي بئيت على هذه المفاهيم المزيَّقة المحرَّفة؛ وذلك لمقاومة أسباب التهويد "حتى لا نتطبَّع بما من حيث لا نعرف، فنسعى إلى حتفنا بعقولنا، لا بعقول غيرنا."

#### خطة التقييم:

يرى طه عبد الرحمن أن خطة التقييم التي تعتمدها القومة الفلسفية العربية تقتضي الجمع بين معنيين، هما: إزالة الاعوجاج، والتزوُّد بالقيم. ومضمون هذه الخطة يتلخص في العمل على منح المفاهيم الفلسفية أقصى قدر من الحركة داخل المجال التداولي العربي عن

١٦ المرجع السابق، ص٧٢.

۱۷ المرجع السابق، ص۷۳.

طريق وصلها بالقيم العملية النافعة؛ لأن أغلب القيم المنقولة من الحقل الفلسفي الغربي جامدة وغير نافعة كونها مجردة، ولا تتأسّس على معطيات موضوعية، ولو زُعِم أنها ذات بُعْد عالمي.

ومن المفاهيم الفلسفية المنقولة من الفضاء الفلسفي العالمي التي تتطلب -في نظر طه عبد الرحمن- تقويم اعوجاجها، مفهوم "الحداثة" "الذي دخل عليه هو الآخر فعل التهويد،" أوالذي استُعمِل في الغالب مرادفاً لمفهوم "التنوير"، إلا أن نقل هذا المفهوم إلى مجال التداول العربي انتهى إلى جموده.

ودليل ذلك أن "الذين تسمّوا بالحداثيين من مثقفي العرب لا ينفكون يردِّدون بشأنه في سياقه العربي الجديد ما علموا من أوصافه وأطواره في مجاله الأصلي حتى زعموا أنه ينبغي أن يتحقق في هذا السياق العربي بنفس الأسباب التاريخية التي تحقق بما في أصله الأوربي؛ لتسليمهم بمبدأ منقول هو الآخر، وهو مبدأ التاريخ الإنساني الكلي." فكان من الواجب قبل إدراج هذا المفهوم في الفضاء الفلسفي العربي إخضاعه للقيم العملية التي تُيِّز المجال التداولي العربي؛ إذ لو عرضناه على محلقِّ هذه القيم لتبيَّن لنا أن زمان الحداثة لا يمكن أن يضاد زمان القرون الوسطى كما هو حال مجاله الأصلي؛ لأن هذه القرون واكبت مسيرة الحضارة العربية.

والواقع أن التوسُّل بالعقل والعناية بالإنسان لا يختصان بزمان الحداثة، وأن انبثاق العلوم وتقدُّمها لا يرجعان إليه وحده. وبالمثل، فإن المساواة بين الناس أمام القانون ليست من وضع الحداثة، حتى إن التعايش بين عقائد مختلفة لا يُعَدُّ صفة خاصة بها.

ولإقامة فضاء فلسفي عربي؛ فإن طه عبد الرحمن يشترط في مشروعه التجديدي الذي ضمّه مؤلّفه "الحق العربي في الاختلاف الفلسفي" عدم التوقف عند حدّ الاشتغال بالنقد؛ لما يُقدِّمه من مفاهيم ومسائل موضوعة في الفضاء الفلسفي العالمي المتهوّد، بل يجب علينا السعي إلى إبداع فضاء فلسفي عربي خاص بنا يتضمّن مفاهيم مأصولة

۱۸ المرجع السابق، ص۷۵.

١٩ المرجع السابق، ص٧٠.

ومسائل مبتكرة قد لا نجد لها -بالضرورة- مثيلاً في الفضاء الفلسفي العالمي، وإعادة دمج ما أخذناه من المفاهيم العالمية التي تخدم مصالحنا العربية، ولا تتعارض مع هويتنا الإسلامية؛ لإعادة إبداعها في الفضاء الفلسفي العربي المستحدث.

ومن أهم المفاهيم المأصولة التي برزت على الساحة الإبداعية الفلسفية العربية، مفهوم "القطرية" الذي أضحى من أندر المفاهيم الفلسفية التي وضعها مفكرو العرب المعاصرون. أمّا الفائدة الإجرائية لهذا المفهوم - بحسب طه عبد الرحمن - فتتمثّل في أنه مضاد لمفهوم "القومية".

فمفهوم "القومي" يشمل الأُمَّة كلها، في حين يقتصر مفهوم "القطري" على جزء من الأُمَّة الواحدة لاعتبارات ضيقة (سياسية، واجتماعية، وجغرافية). وفائدته السياسية - كما يرى طه عبد الرحمن- تكمن في أنه نافع لمواجهة تحدي التمرُّق الذي ما برح يتهدَّد الأُمَّة العربية، والذي ازداد خطره مع تزايد تمويد الفكر والأرض معاً.

ولا تنحصر فوائد هذا المفهوم الإجرائية والسياسية في نطاق هذه الأُمَّة، وإنما تتعدّى ذلك لتشمل إعادة تقويم نزعات التجمُّع التي تشكَّلت خارج هذا النطاق العربي، مثل التكتلات التي انبنت على وحدة العرق، أو وحدة الأرض. غير أن هذا المفهوم قد وُظِّف من طرف اليهود لاحتكار قُطْر من الأرض العربية.

وفي هذا السياق، يدعو طه عبد الرحمن إلى ضرورة خوض معركة اصطلاحية نواجه بما الفضاء الفلسفي المتهوِّد، بمصطلحات تدفع عنّا شرور التهويد؛ فإن قوة الاصطلاح لا تقلُّ اليوم عن قوة السلاح.

#### ٤. قراءة طه عبد الرحمن لمفهوم "الحداثة":

مفهوم "الحداثة" الذي اختلفت فيه القراءات بالعالم العربي، وتنازعته فرق كثيرة ما بين مؤيدة إلى درجة القداسة، ومنكرة إلى حدِّ التدنيس. وقد خصَّص طه عبد الرحمن لهذا المفهوم المنقول، الذي يمارس حضوره في الدرس الفلسفي العربي، كتابين رئيسين: كتاب "سؤال الأخلاق: مساهمة في النقد الأخلاقي للحداثة الغربية"، وكتاب "روح الحداثة: المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية" الذي أصدره عام ٢٠٠٦م، وقصد من

خلال منهجه النقدي التفكيكي أن يكشف عن الآفات الخلقية التي أُدخِلت عليه، لتحديد مسلك المجتمع المسلم في التحديث؛ بغية إعادة إبداع هذا المفهوم وتأصيله. فهو يرى ضرورة وجود حداثة إسلامية مثلما توجد حداثة غير إسلامية، وهي دعوة "ليس كما يتوهم البعض استبطاناً لنزعة الثأر الحضاري وردة الفعل التي لا تكون في مستوى الفعل، بل هي إعادة إبداع لمنقول فلسفي بالوقوف على أسبابه وإعادة إنتاجه. وكلتا الحالتين تدلان على نهوض الهمة إلى الإبداع." أمّا الغاية من الاشتغال بهذا المفهوم فهي التأسيس لحداثة إسلامية ذات توجُّه معنوي روحي بحيث تكون بديلاً عن الحداثة المادية التي يعرفها المجتمع الغربي.

وقد يتوارد إلى الذهن جملة من الأسئلة، أهمها: ما لغة المنهج عند طه عبد الرحمن؟ كيف أعاد تأسيس مفهوم الحداثة؟ هل إعادة الإبداع ابتكار فلسفي أصيل أم تقليد لإبداع نما في مجال تداولي مغاير للمجال التداولي الإسلامي؟ إن ما يلاحظ على المنهج المعرفي الذي سلكه طه عبد الرحمن -سواء في نقده المعرفة العقلانية المؤسسة على النمط الحداثي الغربي، أو في بناء المنهج البديل في نقد التراث وتأسيس رؤية أصيلة للمفاهيم هو التداخل بين الأداة والمحتوى من جهة، وبين المضمون المعرفي والمضمون الأخلاقي من جهة أخرى. ولتوضيح ذلك، ينبغي عرض بعض النماذج التطبيقية الدالة على التداخل بين الخطابين المعرفي والأخلاقي، مُمثّلةً في مفهوم "العقل" الذي ينظر إليه طه عبد الرحمن من منظور مخالف مغاير للمعنى المتداول في الفلسفة الغربية الحديثة، التي تأثّرت بنظرية "العقل" عند اليونان، والتي تَعُدُّ العقل جوهراً أو ذاتاً قائمةً في الإنسان.

وقد أشار طه عبد الرحمن إلى أن الثقافة الإسلامية تبنّت هي الأُخرى هذه النظرية، وطرح مصطلح "الفعل". ومن المعلوم أن الفعل لم يرتبط بشيء قدر ارتباطه بالأخلاق، فيتحدد تبعاً لهذا التخلّق مقابل للتعقُّل. وعلى هذا الأساس، تُعَدُّ الأخلاقية الأصل الذي تتفرَّع عليه كل صفات الإنسان، في حين تكون العقلانية تابعة لهذا الأصل. وتحدر الإشارة إلى وجود نوعين من العقلانية، هما: العقلانية المجردة من الأخلاقية (العقل المجردة من الأخلاقية (العقل المجرد) التي يشترك فيها الإنسان مع الحيوان. والعقلانية

<sup>٬</sup> بلعقروز، تحولات الفكر الفلسفي المعاصر: أسئلة المفهوم والمعنى أو التواصل، مرجع سابق، ص٤٠.

المسددة بالأخلاقية (العقل المسدَّد) التي يختص بها الإنسان من دون سواه. وهذا التمييز يُوضِّح أن مفهومي "العقل" و "العقلانية" يترجمان قمَّة التداخل والانسجام بين المعرفة والأخلاق. "فالأخلاقية ينبغي أن تتجلّى في كل فعل من الأفعال التي يأتيها الإنسان مهما كان متغلغلاً في التجريد، بل تكون هذه الأفعال متساوية في نسبتها إلى الأخلاقية، حتى إنه لا فرق بين فعل تأملي مجرد وفعل سلوكي مجستَد." "1

ومن الصفات التي يرى طه عبد الرحمن أنها ملازمة للعقل، صفة التَّكُوثُر التي تعني أن العقل لا يُقيَّم على حالٍ، وإنما يتجدَّد على الدوام، ويتقلَّب بغير انقطاع؛ فهو فاعلية، لا ماهية أو جوهر. "وليس العقل فاعلية فحسب، بل هو أسمى الفاعليات الإنسانية وأقواها، وحق الفاعلية الأسمى والأقوى أن تتغيَّر على مقتضى الزيادة، وأن تبقى على هذه الزيادة ما بقي العاقل."<sup>٢٢</sup>

وبالرغم من أن مقولة "إعادة بناء العقل، والنظر إليه بوصفه فاعليةً لا جوهراً" قد بشّرت بما تيارات ما بعد الحداثة والإبستمولوجيا المعاصرة، "إلا أن المرجعية الصوفية المبنية على المقامات والأحوال هي الأرضية التي بنى عليها طه عبد الرحمن فكرة تعددية مفاعيل العقل وتكوثر خطابه."

إن ما يكابده المجتمع المسلم من تحديات مادية ومعنوية، يتصدرها التيه الفكري الذي تسبّبت فيه كثرة متكاثرة من المفاهيم التي صنعها المجتمع الغربي (مثل: العقلانية، اللاعقلانية، الحداثة، التحديث، ما بعد الحداثة، العولمة، الشوملة، نحاية التاريخ، مآزق الهوية)؛ كل ذلك جعل المتلقي المسلم غير قادر على استيعابها، ولا طاقة له على صرفها أو مضاهاتها. وفي خضم هذه المتاهة التي يتخبّط فيها المجتمع المسلم، حاول طه عبد الرحمن أن يصوغ قاعدة منهجية كبرى، مفادها "أن المجتمع المسلم ما لم يهتد إلى إبداع

<sup>&</sup>lt;sup>٢١</sup> عبد الرحمن، طه. سؤال الأخلاق: مساهمة في النقد الأخلاقي للحداثة الغربية، المغرب: المركز الثقافي العربي، ط١، ٢٠٠٢م، ص١٤.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> عبد الرحمن، طه. **اللسان والميزان، أو التكوثر العقلي**، المغرب: المركز الثقافي العربي، ط1، ٩٩٨م، ص٢١. <sup>۲۲</sup> بلعقروز، **تحولات الفكر الفلسفي المعاصر: أسئلة المفهوم والمعنى أو التواصل، مرجع سابق، ص2٤.** 

مفاهيمه، أو إعادة إبداع مفاهيم غيره، حتى كأنها من إبداعه ابتداءً، فلا مطمع في أن يخرج من هذا التيه الفكري الذي أصاب العقول فيه." ٢٤

والملاحظ أن طه عبد الرحمن قد طبّق الشق الثاني من هذه القاعدة، المُتمثّل في إعادة إبداع مفهوم "الحداثة" كأنه من إبداعه ابتداءً؛ أي إعادة إنتاج المفهوم، وتقريبه تداولياً. وفي هذا الإطار، صنّف طه عبد الرحمن المشتغلين بالحقل الفلسفي العربي -الذين يدّعون أنهم أعادوا إنتاج المفاهيم، وهم في اعتقاده ليسوا سوى مُقلِّدين - إلى فئتين، هما: الفئة المُقلِّدة للمتقدمين (تُقلِّد المتقدمين من المسلمين)، والفئة المُقلِّدة للمتأخرين (تُقلِّد المتأخرين من الغربيين).

أمّا الفئة الأُولى فتُسقِط المفاهيم المأصولة على المفاهيم المنقولة (مثل: إسقاط مفهوم الشورى على الديمقراطية، والربا على الفائدة، والأُمَّة على الدولة)؛ ما يؤدي إلى ردِّ المفاهيم المنقولة (الغربية) إلى المفاهيم المأصولة، ثم محو خصوصية المفاهيم المنقولة.

وأمَّا الفئة الثانية فترد المفاهيم المأصولة إلى المفاهيم المنقولة؛ لإضفاء صبغة عقلانية استدلالية على الخطاب، استناداً إلى المعارف الجديدة المعاصرة، وفروع العلوم الإنسانية المستجدة، (مثل: إسقاط مفهوم العلمانية على العلم بالدنيا، والحرب الدينية على الفتح)؛ ما يُفضي إلى ردِّ المأصول إلى المنقول، ومحو خصوصيته، وما ينطوي على ذلك من جدة وأصالة، وكلاهما عقل باحث عن الشبيه والمماثل، وإقصاء للمختلف والمغاير.

والظاهر أن كلتا الفئتين لا إبداع فيها؛ فالفئة المُقلِّدة للمتقدمين تتَّبع ما أبدعه السلف من غير تحصيل الأسباب التي جعلتهم يبدعون ما أبدعوه، والفئة الأُخرى تتَّبع ما أبدعه الغرب من غير تحصيل الأسباب التي جعلتهم يبدعون ما أبدعوه. ٢٦ وبالرغم من

<sup>&</sup>lt;sup>٢٤</sup> عبد الرحمن، طه. روح الحداثة: مدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية، المغرب: المركز الثقافي العربي، ط١، ٢٠٠٦م، ص١١.

<sup>&</sup>lt;sup>٥٢</sup> مثل الاتجاهات الجديدة في النقد الأدبي (البنيويات، والحفريات، والتفكيكيات)، واتجاهات تحليل الخطاب، مثل المنهج الجينيالوجي الذي ابتكره نتشه، وأعاد ميشال فوكو تنويعه، وإحياءه، وتطبيقه. وقد مارس هذا الأسلوب حضوره في الفكر العربي المعاصر، ولمسنا ذلك عند الجابري، ومحمد أركون في مقاربته للممارسات الثقافية في التاريخ الإسلامي، من جهة قراءة النصوص بوصفها علامات لغوية ينظر إليها كسميولوجياً، أو إعادة تأويل الثيولوجيا الإسلامية وقق مقاييس الأنثروبولوجيا الدينية، وعلم نفس المعرفة الحديث.

٢٦ عبد الرحمن، روح الحداثة: مدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية، مرجع سابق، ص١٠.

النقد اللاذع الذي وجَّهه طه عبد الرحمن إلى كلتا الفئتين، فإنه - كما يقول عبد الرزاق بلعقروز - كان "أكثر تحيُّزاً لسلفية المجال التداولي، أو مُقلِّدة المتقدمين؛ لأنما في نماية الأمر حافظت على فكرتما الجوهرية، ولم تُضيِّعها. أمّا سلفية الحداثيين فتضرب بجذورها في تاريخ أُمَّة أُخرى مغايرة لهما نفسياً وحضارياً." وتجاوزاً لهذين المستويين من التقليد في صياغة المفاهيم، فقد بني طه عبد الرحمن قاعدتين نقديتين، تفيد كلُّ منهما في ممارسة النقد؛ الأُولى: كل أمر منقول مُعترض عليه حتى يثبت بالدليل صحته، والثانية: كل أمر مأصول مُسلَّم به حتى يثبت بالدليل فساده.

وفي هذا السياق، لا حظ طه عبد الرحمن الخلط الدلالي، واختلاف تعريفات "الحداثة" التي وضعها المفكرون والفلاسفة العرب والغربيون؛ إذ رأى بعضهم أنها النهوض بأسباب العقل والتقدُّم والتحرُّر، ورأى آخرون أنها ممارسة للسيادات الثلاث: السيادة على الطبيعة، والسيادة على المجتمع، والسيادة على التاريخ، في حين رأى بعض آخر أنها قطع الصلة بالتراث، أو طلب الجديد، أو محو القدسية عن العالم، أو العقلنة، أو قطع الصلة بالدين.

وأمام هذا التعدُّد في التعريفات، انتهى طه عبد الرحمن إلى خلاصةٍ لهذا المفهوم، مفادها أن الحداثة مشروع غير مكتمل، وفكرة تقارب تماماً الفكرة التي تفرَّد بما الفيلسوف الألماني المعاصر يورغان هابرماس Habermas في نقده اللاذع لتيارات ما بعد الحداثة، التي لم تفهم جوهر الحداثة برأيه. والنتيجة الرئيسة التي حَلُص إليها طه عبد الرحمن هي أننا نتساوى جميعاً في الانتساب إلى روح الحداثة؛ لأن هذه الروح ليست مُلكاً لأمَّة معيَّنة، وإنما هي مُلك لكل أُمَّة متحضرة؛ أي "لكل أُمَّة نهضت بالفعلين المُقوِّمين لكل تحضُّر، وهما: الفعل العمراني، وهو الجانب المادي من هذا التحضُّر، والفعل التاريخي الذي هو الجانب المعنوي منه." ٨٦

والحقيقة أن طه عبد الرحمن أراد من مشروعه هذا إنشاء نموذج فلسفي عربي جديد مختلف عن النموذج الغربي الذي يتمثَّله بعض فلاسفة العرب، ويُقدِّسونه، ويَعُدُّونه فكراً

۲۷ بلعقروز، تحولات الفكر الفلسفي المعاصر: أسئلة المفهوم والمعنى أو التواصل، مرجع سابق، ص٥١٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸</sup> عبد الرحمن، **روح الحداثة: مدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية**، مرجع سابق، ص٣١.

مطلقاً مُنزَّلاً، لا يجوز تغييره، أو الاختلاف عنه. "ولمّاكان همُّنا في هذا التأليف هو النظر في كيفية خلق فضاء فلسفي عربي مستقل، قمنا بتطبيق هذا الجهاز المفهومي القومي في دفع التحديات الثلاثة التي واجهت الفلسفة العربية قديماً وحديثاً، وهي: التغريق، ٢٩ والتهويد. "٣٠

وبهذا التحليل تتضح الغاية من مشروع طه عبد الرحمن؛ فهو يريد به إبداع فضاء فلسفي عربي مستقل، عن طريق التصنيع الفلسفي للمفاهيم العربية المتأصلة. والثقافة القومية العربية -في تصوره - تكتسب من الصفات الإيجابية الخاصة ما يستوجب تمييز فلسفتها وثقافتها من فلسفة وثقافة غيرها؛ لذا، فهو يؤكِّد أن "القدرة على الإبداع الفلسفي لا يمكن أن ترد على الثقافة القومية من خارجها، وإنما لا بُدَّ أن تنبعث من داخلها."<sup>11</sup>

وكما أن حقَّ الاختلاف الثقافي هو حقُّ ثابت لكل أُمم العالم، فإن حقَّ الاختلاف الفلسفي يُحتِّم على الجميع الإقرار به، علماً أن حقَّ التفلسف هو حقُّ طبيعي للإنسان. ويرى طه عبد الرحمن أن حقَّ التفلسف هذا لا يقوم إلا بوجود الحرية بوصفها حقّاً طبيعياً؛ إذ يقول: "وإذا كان الأمر كذلك وجب أن يكون أجلى مظهر للحرية الفلسفية هو بالذات الاختلاف الفلسفي، ونحن العرب نريد أن نكون أحراراً في فلسفتنا."<sup>٢٢</sup>

وللتأسيس لهذا الاختلاف، والتمثيل عليه، والاستنباط منه؛ استعان طه عبد الرحمن في إقامة دليله على حقيقة أن الفلسفة تأخذ بالأسباب القومية، فاجتهد لوضع مفهوم جديد للقومية، مُستنبِطاً ثلاث خطط خطابية تنفع في حفظ خصوصية الفلسفة العربية، والذبِّ عنها من الآفات المحدقة بما (التغريق، والتغريب، والتهويد)، وهي: خطة المقاومة المناهضة للأساطير التي خالطت الممارسة الفلسفية، وخطة التقييم المتعلقة بسوء الترجمة الذي ساد في النقول الفلسفية العربية، وخطة الإقامة التي تتولّى الارتقاء بالمعاني إلى رتبة المفاهيم الفلسفية.

٢٩ كلمة مشتقة من الإغريق؛ أي التبعية إلى الثقافة والفلسفة الإغريقية.

۳۰ المرجع السابق، ص۲۰۱.

٣١ المرجع السابق، ص ٢١.

٣٢ المرجع السابق، ص٢٢.

# تجاوز معوِّقات الترجمة:

فيما يأتي مثال على الأخطاء في الترجمتين: التحصيلية، والتوصيلية (الكوجيتو الديكارتي أُنموذجاً):

| وجوه مخالفة الترجمة العربية للأصل الفرنسي |                                    |                                            |  |  |  |
|-------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------|--|--|--|
| مزايا الترجمة التأصلية                    | أخطاء الترجمة التوصيلية            | أخطاء الترجمة التحصيلية                    |  |  |  |
|                                           |                                    |                                            |  |  |  |
| *خلاصة الكلام في الترجمة                  | *مجمـــل الكــــلام في الترجمــــة | *الأصل اللاتيني هو:                        |  |  |  |
| التأصيلية للكوجيتو أنها                   | التوصيلية أنها تقع في تهويلين      | cogito-ergo sum                            |  |  |  |
| تتطلب القيام بصفتين من                    | اثنين:                             | *يورد النقل العربي جملتين اسميتين          |  |  |  |
| المقتضيات المنهجية، وهي                   | ١. تمويل لفـظ (موجـود) في          | هما: "أنا أفكر، إذن فأنا موجود".           |  |  |  |
| تشتمل على ثلاثة شروط:                     | حال وقع التمسُّك به حتى            | *هذه الصيغة العربية تخالف الصيغة           |  |  |  |
| أ. مناسبة المضمون.                        | بداكأنه البديل، لا صيغة له،        | الفرنسية من وجوه عدَّة، أهمها:             |  |  |  |
| ب. مناسبة الصيغة.                         | ولا مضمون. وفي المقابل، فإن        | ١. البنية الفعلية للأصل الفرنسي،           |  |  |  |
| ت. مناسبة الزمن.                          | ثمة ألفاظاً أُخرى أفضل منه في      | والبنية الاسمية للمقابل العربي.            |  |  |  |
| *معايير صرف المقابل                       | أداء هــذا المقصـود، مثــل:        | ففيما يخص الصيغة الفرنسية                  |  |  |  |
| الفاسد:                                   | الكون، والذات، والحق.              | : je pense, donc je sui                    |  |  |  |
| أ. الاستعمال.                             | ٢. تمويـــل لفـــظ (إذن) إذا       | أ. الأصل خفيف على اللسان،                  |  |  |  |
| ب. الاستفادة.                             | حصل إيراده في الجملة في غير        | خلافاً للترجمة الرجعية الثقيلة عليه.       |  |  |  |
| ت. الاستنباط.                             | محله؛ إذ أُريد به الجواب، إلا      | ب. الأصل يدل على حصول                      |  |  |  |
| * معايير تقريــر المقابـــل               | أنه استُعمِل استعمالاً دالاً       | حـــدثين متعـــاقبين، في حــين تـــدل      |  |  |  |
| الصريح:                                   | على التوكيد، أو الحشو.             | الترجمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |  |  |  |
| أ. الاختصار.                              | وعلى هــذا، فــإن الترجمــة        | الذات بحالة مخصوصة.                        |  |  |  |
| ب. الاستنباط.                             | التوصيلية للكوجيتو -بالرغم         | ت. الأصل لا يصح إلا بوجـود                 |  |  |  |
| · .<br>ت. التعادل.                        | من اجتهادها في اجتناب              | الجملتين معاً، خلافاً للترجمــة            |  |  |  |
|                                           | الأخطاء اللغوية للترجمة            | الرجعية التي قد تصح بوجود جملة             |  |  |  |
|                                           |                                    | واحدة.                                     |  |  |  |

| ت | سا | درا | ٩ | ث             | کحہ |
|---|----|-----|---|---------------|-----|
| _ |    | -   | 7 | $\overline{}$ | 9   |

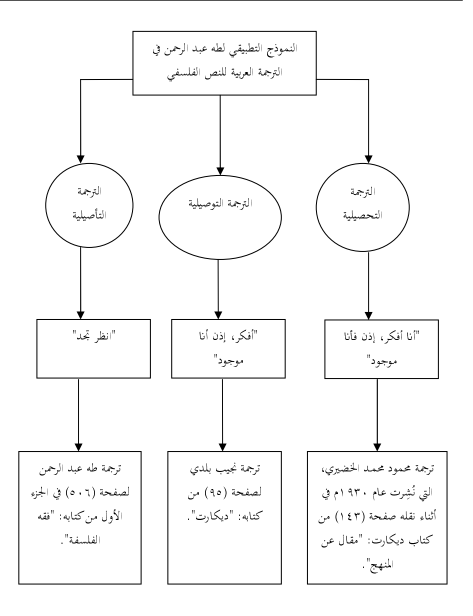
| التحصيلية- وقعت في أخطاء | ٢. مناسبة الأصل الفرنسي، وعدم |
|--------------------------|-------------------------------|
| معرفية صريحة.            | مناسبة المقابل العربي.        |
|                          | ٣. تكرار الأنا.               |

يَتبيّن ثمّا سبق أن الترجمة التحصيلية والترجمة التوصيلية هما طريقتان في النقل، يُستحسَن ترك العمل بهما ما أمكن، وأن الترجمة التأصيلية هي أكثر الطرائق نجوعاً ومناسبة؛ لأنما تنبني على "لزوم الفلسفة لما يوافق الترجمة من الصفات، فيكون هذا النقل بذلك أوفى من غيره بغرض تمكين المتلقّي من وسائل التفلسف التي من شأنما أن تفضي به إلى شق طريقه في العطاء والإبداع."""

وقد توصّل طه عبد الرحمن -باجتهاده المتميّز في حقل فلسفة اللغة- إلى ابتكار طريقة في ترجمة الإنتاجات الفلسفية التي أبدع فيها فلاسفة الغرب، هي الطريقة التأصيلية التي تُعَدُّ أنسب الطرائق وأدَّقها؛ لأنما ترفع التعارض بين الفلسفة والترجمة، وتمتم بضوابط المجال التداولي: اللغوية، والعقدية، والمعرفية، مُستعمِلةً أكثر أدوات التمييز والتقويم نجوعاً، فضلاً عن حرصها على تقوية التفلسف عند المتلقّي العربي؛ بغية تمكين الذات من الممارسة الفكرية الصحيحة.

-

٣٣ عبد الرحن، فقه الفلسفة: الفلسفة والترجمة، مرجع سابق، ص٥١٠.



#### خاتمة:

حاولنا في هذا البحث أن نستفهم بعض الإشكالات الراسمة لإحداثيات منحنى الكتابة الفلسفية في مشروع المفكر طه عبد الرحمن، الذي هو برأينا مشروع واعد، وأن نُبيّن مناحي الترابط المنهجي في مشروعه المعرفي، الذي تميّز بتماسكه الداخلي، وتوظيفه الاستدلال الحجاجي، وتقريبه المنقول بما يناسب المجال التداولي؛ لغةً، وعقيدةً، ومعرفةً.

وقد سعينا من خلال ذلك إلى تحقيق ثلاثة أهداف رئيسة؛ أولها: إنماء الوعي العربي بالمستقبل. وثانيها: تشريح واقع الفلسفة في العالم العربي الذي يعاني أزمات (حضارية، ولغوية، ودينية) في الإبداع، والتركيز على ما ينبغي أن يكون عليه الفكر العربي مستقبلاً. وثالثها: استشعار قيمة الإنتاج الفلسفي المبدع المهم الذي احتواه مشروع المفكر المغربي المعاصر طه عبد الرحمن.

وفيما يخص الهدف الأول، فإن الوعي بالمستقبل يعني فهم المجتمع صورته القادمة، وإدراك دوره في التفاعل مع مواقف الحاضر، وصولاً إلى استيعاب ما يقتضيه تفاعله مع مواقف المستقبل؛ لذا، فإن غياب المستقبل عن الوعي العربي يشير إلى انشغال الإنسان العربي بيومه فقط، وعدم تخطيطه المستقبل. ولتحقيق هذا الهدف؛ لا بُدَّ من توافر شروط عدَّة، أبرزها: تصحيح المفاهيم الخاطئة عن المستقبل، وفهم الدور اللازم لصنع إرادة التغيير، وترسيخ فلسفة الارتقاء، وفقه طبيعة التحوُّلات الإنسانية، وجعل التفكير في المستقبل تقليداً في أذهان الأجيال؛ وذلك لاتخاذ الإجراءات الوقائية إزاء المواقف المحتملة، وتوفير فرص طارئة استعداداً للمستقبل بدلاً من ترقُّب المشكلات بصورة مفاجئة.

ويمكن النظر إلى الوعي المستنير بمستقبل الفلسفة على أنه يُوفِّر فهماً يقظاً لقضايا الحاضر والمستقبل، ويمنح الأُمَّة فرصاً أكبرَ للتحكُّم الواعي في عملية التغيير، ويحفز أفراد المجتمعات العربية على المشاركة في تشكيل الغد، ويتيح للنُّخب المثقفة والمفكرين العرب أن يشاركوا في بناء المجتمع. وإذ كنّا نعيش لمستقبلنا أكثر ممّا نعيش لحاضرنا، فإن الخطاب

الفلسفي الصحيح يجب أن يعالج المستقبل بالقدر الذي يعالج به الحاضر؛ لأن الاهتمام بالمستقبل هو اهتمام بالحاضر، لا العكس.

والسؤال المُهِمُّ المُلِحُ في هذا السياق، هو: كيف يجب أن يهتم الخطاب الفلسفي العربي بالمستقبل؟ وتتمثَّل الإجابة عنه في وعي المشتغلين بهذا الخطاب أن الاهتمام بالمستقبل يعني أننا سنكون في عالم جديد؛ عالم يحتاج منّا إلى عقل منفتح يعي ذاته أولاً، ثم يعي عالمه ووضعه داخل هذا العالم، ويُقدِّم طرحاً فلسفياً جديداً يواجه به العالم المُتجدِّد دائماً. فهل نستجيب أم نترك ذلك للأجيال القادمة التي ستعاني وضعاً أكثر حرجاً ممّا نحن عليه الآن؟

أمّا الهدف الثاني فيؤكِّد كيف أن خطابنا الفلسفي يهتم بالماضي أكثر من اهتمامه بالحاضر، ويعكف على التراث أكثر ممّا يُخطِّط للمستقبل؛ وذلك أننا مجتمع تراثي ننظر فيه إلى القدماء بوصفهم سلطة نستشهد بها في حال تَعذَّر علينا تفسير الظواهر، أو تعليل أسباب حدوثها. وما زالت تصوراتنا للعالم مستمدة من التراث الذي تربطنا به صلة وثيقة جداً. وقد رأينا كيف سيطر التراث القديم على وجداننا، وشكّل عائقاً أمام تطور خطابنا الفلسفي العربي، وكيف أن الآخر كان دائماً -ولا يزال - حاضراً باستمرار، بل خطابنا الفلسفي العربي، وكيف أن الآخر كان دائماً ولا يزال - حاضراً باستمرار، بل وأحد مصادر المعرفة المباشرة لثقافتنا الوطنية، وأحد معادر المعرفة المباشرة لثقافتنا الوطنية، وأحد مُعوِّقات إبداع النص الفلسفي المُتميِّز المستقل.

وأمّا الهدف الثالث فيُركّز على إبراز القيمة العلمية لمشروع طه عبد الرحمن بوصفه أنموذجاً واعداً يمكنه إبداع فلسفة عربية إسلامية مستقلة، وذلك بالتصنيع الفلسفي للمفاهيم العربية المتأصلة. وفي حال أصبحت ظاهرة استعمال المصطلح الأجنبي في اللغة العربية شائعة، فإنحا تُعبّر عن اغتراب لغوي سببه افتقار المشتغلين بالفلسفة إلى أصول العربية وفقهها، وبُعْدهم عن التراث ومصطلحاته؛ فهم -بالرغم من ثقافتهم الغربية، وتمكّنهم من إدراك حقيقة المصطلحات الفلسفية الغربية - عاجزون عن تمثّل هذه المصطلحات والتعبير عنها باللغة الأم؛ ما أدى إلى ضياع الفكرة أحياناً، وإلى مسخها في أحايين أُخرى، وأكّد عدم ثقة الكاتب بالمصطلح العربي الذي استبدل به المصطلح العربي الذي استبدل به المصطلح

الأجنبي، وزعم عدم قدرة المصطلح العربي على التعبير عن كل ما في المصطلح الأجنبي من حقيقة، مُدَّعياً ضرورة استخدام الأخير؛ لأن المصطلح العربي -في نظره - واسع المعاني، وغير دقيق، وهو ما دفعه إلى تكرار وضع المصطلح الأجنبي مقابل المصطلح العربي حيثما ذُكِر؛ ما يُمثِّل استهتاراً بعقل القارئ، أو إلى الابتذال في وضع المصطلح الأجنبي مقابل المصطلح العربي.

والحقيقة أن هذه الظاهرة تُمتِّل ترسيخاً لواقع الانكسار الثقافي الذي تعانيه النّخب العربية مقابل المد الثقافي الغربي، بحيث أصبح التمرد على الثقافة العربية علامةً على التقدُّم، وأضحى الخروج على قواعد اللغة القومية مدعاة للفخر. ولا يخفى على ذي لُبٍّ مساوئ التعريب الكثيرة، مُمثَّلةً في تفكُّك الجملة، وضياع تواصلها واتصالها؛ ما يُعوِّق عملية القراءة والفهم، ويُشتِّت الفكر بين المصطلحين العربي والأجنبي، ويُضيّع الفكرة المراد عرضها في الجملة، أو ربما الفقرة، ويحول دون تحقيق الهدف المُتمثِّل في إيصال الفكرة إلى ذهن القارئ. وسبب ذلك كله -في نظر طه عبد الرحمن- هو ميل النفوس إلى الجديد، ونفورها من القديم، والتنقيص من الذات، وتعظيم الآخرين، وطلب الاستفادة وإرادة التغيير، وتسلُّط الثقافة الأجنبية، وقمع الثقافة القومية.

وتأسيساً على ذلك، يؤكِّد البحث أهمية مشروع تأصيل المصطلح الفلسفي داخل اللغة العربية. فنحن اليوم بحاجة –أكثر من أيّ وقت مضى – إلى إعادة تنظيم تراثنا الفلسفي العربي بما ينسجم مع تطورنا الفكري؛ إذ ليس صحيحاً أن ما نجده في المصطلح الأوروبي يكفي للدلالة على ما نطلبه من تطوير لمواقفنا الفلسفية عامةً؛ لأننا بذلك نقطع الصلة بين تراثنا وفكرنا الراهن.

ونحن بحاجة أيضاً إلى إنشاء مؤسسة معجمية فلسفية عربية خالصة، تساعدنا على تعرُّف ما أنجزه الفلاسفة العرب في صميم الفكر لغةً ومعنى، وتتناغم -في الوقت نفسه مع روح العصر، وتزخر بمفاهيم جديدة تواكب التغيرات التي تطرأ بين الفينة والأخرى على ساحة المعرفة والعلوم التجريبية والنقدية والمعيارية، وكذا العلوم الإنسانية والاجتماعية، والعلوم المستقبلية على العلوم الجيواستراتيجية.

ولتحقيق ذلك؛ فقد دعا عبد الأمير الأعسم -عميد كلية الآداب في جامعة الكوفة بالعراق - علماء اللغة وفلاسفتها في العالم العربي إلى فهم صيرورة التطور الذي بدأ منذ ظهور المصطلح الفلسفي وتحوُّله إلى جملة من المفاهيم Concepts، وإلى تحقيق رسائل الفلاسفة العرب والمسلمين في الحدود والرسوم، وجمعها في مجلد واحد؛ للكشف عن تطور المصطلح من بداية استعماله إلى الكيفية التي نشأ عليها تداوله. وفي هذا السياق، يؤكِّد طه عبد الرحمن أن الثقافة القومية العربية تتحلّى بصفات إيجابية خاصة تجعلها قادرة على تمييز فلسفتها من فلسفة غيرها، مُنوِّهاً بأن قدرة الثقافة القومية على الإبداع على تمييز فلسفتها من فلسفة غيرها، مُنوِّهاً بأن قدرة الثقافة القومية على الإبداع الفلسفي لا يمكن أن تكون خارجية غربية، وإنما تنبعث من داخلها ولا شكّ.

# يصدر قريباً



وَأَثَرُهُ فِي بِنَاء آكِ اضِروا إِجْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الدِّكُتُورَ عَنْدُ إلسَّلِامِ رِيَاحَ



المغهن الغالمي للفتجن الإستالامي

### التجديد الأصولي المعاصر: كتاب "التجديد الأصولي" نموذجاً

### أيمن علي صالح\*

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه، وبعد: فيُمثِّل كتاب "التجديد الأصولي: نحو صياغة تجديدية لعلم أصول الفقه" خلاصة مشروع بحثي جماعي ألَّفه ثُلَّة من العلماء، جُلُّهم من المغرب، هم: أحمد الريسوني، وأحمد السنوني، وأمينة سعدي، والجيلالي المريني، ومولاي الحسين ألحيان، والحسين آيت سعيد، وحميد الوافي، وعبد الحميد عشاق، وعبد السلام بلاجي، والعربي البوهالي، ومحمد عوام، ومصطفى حسنين عبد الهادي، والناجي لمين. وقد تولّى الإشراف العام على الكتاب أحمد الريسوني أحد أبرز أعلام علم المقاصد وأصول الفقه في العالم الإسلامي، ونُصَّ في مقدمة الكتاب على الفصل أو الفصول التي اضطلع بها كلّ واحد من الباحثين المذكورين.

ويهدف الكتاب أساساً إلى تمكين علم أصول الفقه من استعادة الفاعلية والقدرة على الاستيعاب والاستجابة للمشكلات والإشكالات المنهجية والفقهية والفكرية التي يواجهها المسلمون في عالمهم المعاصر، ثم إلى الإسهام في استعادة الوظيفة المرجعية التي اضطلع بها علم أصول الفقه بوصفه أداةً لتحقيق الوحدة المنهجية والتقارب الفكري والمذهبي، وإلى تعزيز الجهود الاجتهادية للعلماء المجتهدين المعاصرين (فقهاء، ومفكرين) وإمدادها بالقواعد والمسالك المنهجية التي تُسعِفهم وتُمهّد لاجتهاداتهم، وإلى زيادة القدرة التنافسية للمنهجية الإسلامية فيما يخص المنهجيات والتحديات الفكرية المحيطة.

<sup>\*</sup> دكتوراه في الفقه وأصوله، الجامعة الأردنية، ٢٠٠١م، أستاذ الفقه وأصوله المشارك في كلية الشريعة، جامعة قطر. البريد الإلكتروني: gotoayman@gmail.com

تم تسلم الورقة بتاريخ ٢٠١٨/١/١٠م، وقُبلت للنشر بتاريخ ٢٠١٨/٣/١٧م.

الريسوني، أحمد عبد السلام وآخرون. التجديد الأصولي: نحو صياغة تجديدية لعلم أصول الفقه، عمّان: المعهد العلمي للفكر الإسلامي، ط١، ١٤٣٥هـ ١٨٨م.

أمّا الدافع إلى تأليف الكتاب فيتمثّل فيما لاحظه الباحثون من انحسار الأثر القيادي لعلم أصول الفقه، بعد ما أصبح -في غالب أمره- محض علم تراثي مستثقل، كثير العَناء، قليلِ الغَناء، لا يكاد يُدرَس إلا بكثير من التبرُّم، وقليل من الاكتراث، فأرادوا تقديم خطوة ارتيادية متكاملة للتجديد الأصولي، والانتقال في موضوع تجديد أصول الفقه من القول إلى الفعل، ومن المناقشة النظرية إلى الممارسة العملية.

وممّا ذكر الباحثون التزامهم إيّاه في منهجية التجديد في هذا الكتاب الحرص على تقديم الجديد المفيد في البناء الأصولي. ويدخل في الجديد ما لم يسبق من الآراء والاجتهادات، وما قيل به قديماً من دون أن يُؤبه له. أمّا غير الجديد وغير المفيد فقد أعرض عنه الباحثون، ورمّا أشاروا إليه إشارة عابرة. وأمّا ما كان مفيداً وليس بجديد فتعرّضوا له بمقدار فائدته، في حين أعرضوا عن الضارّ من المسائل المُقحَمة التي تُعرقِل وظائف علم الأصول، وتُشوّه رسالته.

وبناءً على ما ذُكِر، فقد تجنّب الباحثون الاستعراضات التاريخيّة، واستقصاء الأقوال والمذاهب الأصوليّة للمتقدّمين والمتأخّرين. وكذا التراجم، والتعريفات، والشروح اللغويّة، والفوائد الهامشيّة، فضلاً عن الاشتغال بالجدل مع الآراء المخالفة والردود عليها، والحرص على تكثير الأمثلة التوضيحيّة والتطبيقيّة، ومراعاة أن تكون أمثلة حقيقيّة؛ من نصوص الشَّرع، ومن الواقع الفعلي.

وجاء الكتاب في مقدّمة، وخمسة أبواب، وخاتمة، وأُلحِق به كشّاف للاصطلاحات الواردة فيه. وهو يقع في (٨٦٤) صفحة من القطع الكبير.

أمّا المقدمة فكانت بقلم الريسوني، وبيّن فيها الغرض من تأليف الكتاب، ودوافع تأليف، وأهمّ خصائص المنهجيّة التجديديّة التي التزم بها الباحثون. وقد أشرنا إلى مجمل أفكار المقدّمة آنفاً.

وأمّا أبواب الكتاب فهي على التوالي: الباب التمهيدي في نشأة علم الأصول ووظائفه وقواعده المنهجية، والأول: في مصادر الأحكام الشرعية، والثاني: في الحكم الشرعى، والثالث: في طرق الاستنباط، والرابع: في الاجتهاد والإفتاء.

وقد اشتمل الباب التمهيدي على ثلاثة فصول، هي: نشأة علم أصول الفقه وتطوره، ووظائف علم أصول الفقه، والقواعد المنهجية عند الأصوليين.

وفيما يخص الفصل الأول من التمهيد (نشأة علم أصول الفقه وتطوره)، جعل المؤلّف كلامه في ثلاث مراحل متنابعة من التاريخ الأصولي، هي: التأسيس والتدوين، ثم التوجهات الكلامية والمذهبية، وأخيراً التجديد. وقد جاء الكلام في هذا الفصل تقليدياً بصورة كبيرة، وقد بين المؤلّف أن علم أصول الفقه كان موجوداً وكامناً بالقوة في عهد الصحابة والسمّلف الكرام، رضوان الله عليهم، حتى اقتضت الحاجة تدوينه على يد الإمام الشافعي -رحمه الله- لأسباب عدّة، أبرزها "اتّساع دائرة الاختلافات في مسائل الفقه والحديث والتفسير." ثم تكلّم المؤلّف عن خصائص رسالة الشافعي، من مثل: مركزية اللغة والبيان فيها، وغياب المسائل الكلامية، والتداخل والتكرار في بعض مباحثها، واجتنابها التعرّض للأصول الخلافية كعمل أهل المدينة. وأشار إلى أن كتاب الشافعي "الرسالة" قد استمر بعده محوراً للدراسة نحو قرنين من الزمان، ولكن المصنبّفات الأصوليّة في هذه المرحلة تراوحت ما بين عامّة وخاصّة في موضوعات معيّنة كالقياس، ومنها ما أخذ طابع الردود.

وفي أثناء حديث المؤلّف عن مرحلة التوجهات الكلامية والمذهبية في الأصول، بيَّن امتزاج الأصول بالكلام جاء على مراحل عدَّة منذ بداية القرن الثالث الهجري، وذلك على يد كبار بعض العلماء، أمثال: الأصم، والمريسي، والنظّام، والعلّاف، ثم على يد الجبائي، وابنه، وأبي الحسن الأشعري، حتى تكلَّل ذلك بالمزج التام المتكامل على يد قاضي المعتزلة عبد الجبار الهمذاني، وقاضي السُّنة أبي بكر الباقلاني، أواخرَ القرن الرابع الهجري. ثم استمر الأمر على هذا النحو مع الإسفراييني، والجويني، والغزالي.

أمّا آثار المزج بين الكلام وأصول الفقه فكانت إيجابية وسلبية؛ أمّا الإيجابية فتمثّلت في إغناء علم الأصول، في الجانب المنهجي المرتبط بالتبويب، والترتيب، وحُسْن التقسيم،

والتمهيد للمباحث والفصول. وأمّا السلبية فتمثّلت في تغليب الجانب التجريدي على الجانب العملي في الأصول، وجعْلِه ميداناً للصراعات والخلافات الكلامية ومناصرة المذاهب، بدلاً من قصره على وظيفته الأساسيّة في تفسير نصوص القرآن الكريم والسُّنة الشريفة. وفي معرض بيان إسهامات المذاهب الفقهية في التصنيف الأصولي، استعرض المؤلّف إسهامات كلِّ من: الحنفية، والشيعة، والظاهرية، ولا سيما الجصّاص من الحنفية، أشار إلى بداية تراجع علم أصول الفقه وتوقّفه عن التطور بعد القرنين الخامس والسادس الهجريين تأثّراً بعصر الانحطاط والتقليد المذهبي.

ثم استعرض المؤلِّف جهود التجديد في أصول الفقه، وعَرَض نماذج تجديدية بشيء من الإسهاب، مثل: نموذج العز بن عبد السلام، والشاطبي، والشوكاني، وهي نماذج حظيت بدراسات مستقلة، ولكن المؤلِّف عَرَضها بما يتناسب مع مقصود الكتاب.

وفي الفصل الثاني من الباب التمهيدي، عَرَض المؤلِّف لوظائف علم أصول الفقه؛ أي مقاصده وفوائده، وهو ما يُمثِّل جانباً مهمّاً من جوانب هذا العلم؛ لأنه يُعَدُّ أساساً لا تقويم علم أصول الفقه، فيما هو عليه، وفيما ينبغي أن يكون عليه. وهو معيار لتحديد المعلوب في هذا العلم. وهو رغم أهميته لم يحظ كثيراً باهتمام الأصوليّين إلا بكلمات مقتضبة عابرة، تأتي في الغالب في مقدّمات بعض المؤلَّفات الأصولية." وقد قُسِمت هذه الوظائف قسمين: وظائف عمليّة، ووظائف ترشيديّة.

وتشتمل الوظائف العملية على وظيفتين، هما: الوظيفة التفسيرية؛ أي تقديم منهج لتفسير النصوص عامّة، سواء كانت شرعيّة أو غير ذلك، وكان القصد استنباط الأحكام أو معرفة مقصود النص. والوظيفة الاستنباطية؛ أي التمكين من استنباط الأحكام للوقائع، سواء استند ذلك إلى النص أو إلى الأدلة الأُخرى مثل القياس والمصلحة. وتشتمل الوظائف الترشيدية أيضاً على وظيفتين، هما: الوظيفة المنهجية؛ أي "نسج نظام عام للتفكير والاستنتاج والاستنباط والاستدلال يحكم العقلية العلمية الإسلامية." وقد أشار المؤلّف إلى ظهور المنهج الأصولي في علوم أُخرى، ومثّل لذلك باستفادة ابن خلدون من المنهج الأصولي في مقدّمته. أمّا الوظيفة الثانية فهي توحيد المرجعية، وتقليل شُقّة الخلاف.

وقد بيَّن المؤلِّف أنَّ سبب إبراز هذه الوظيفة -بالرغم من افتراض مجيئها نتيجةً تلقائيةً للوظائف السالفة - يُعْزى إلى أمرين؛ الأول: استحضار أن تضييق الخلاف كان سبباً في تدوين علم أصول الفقه على يد الشافعي، والثاني: ضمور هذه الوظيفة تدريجياً لأسباب عـدَّة، منهـا: دخـول علـم الكـلام، والمبالغـة في الصـناعة المنطقيـة في باب الحـدود والاصطلاحات، وعـدم تحرير النـزاع في قضايا كثيرة، مثل: الاستحسان، والمصلحة المرسلة، وشرْع مَنْ قبلنا، وغير ذلك؛ ما حدا بابن عاشور -مثلاً - إلى اقتراح علم مقاصد الشريعة بديلاً عن علم الأصول للحدِّ من الخلاف الفقهي. بيد أن اقتراح ابن عاشور - بحسب المؤلِّف - هو محلُّ نظر؛ لأنّ الخلاف في الأصول لم ينبع من العلم نفسه، وإنما نبع من الكلام، والمنطق، والجدل، ونحو ذلك.

ويمكن القول: إنّ هذا الفصل من الباب التمهيدي هو من أهمّ فصول الكتاب؛ لأنّه يُقرِّر بوضوح المعيار الأساس لتجديد أصول الفقه، الذي يُفترَض أن تنسجم معه بقية فصول الكتاب. صحيح أن هذا الموضوع (الهدف من علم أصول الفقه، ودوره في رسم ملامح التجديد المنشودة) قد طُرِق كثيراً في الكتابات المُنظِّرة لموضوع تجديد أصول الفقه، أغير أن مؤلِّف الكتاب وضع فيه تقسيماً حسناً، سالكاً مسلكاً جامعاً لعلّه يلمُّ شتات ما تفرَّق في دعوات التجديد المختلفة هنا وهناك.

وحمل الفصل الثالث من الباب التمهيدي عنوان: "القواعد المنهجية عند الأصولين"، وقصد منه المؤلّف: "تلمُّس المعالم المنهجية الأصيلة في هذا الفكر، واستشراف الأفكار النافعة والخادمة لتجديد علم أصول الفقه، ومدِّه بالمقوّمات المنهجية الضرورية ليكون هذا العلم منهجاً يرسم للمسلمين طريقة التفكير، بالمُقوّمات في سبيل منهج معرفي شامل يضبط طريقة التصوُّر، ويُقنِّن عملية التفكير العلمي والاستدلال المنهجي." وقد عرَّف المؤلّف القواعد المنهجية بأنها: "القضايا الكلية المتعلّقة بطريقة تحصيل الدليل، وكيفية الاستدلال، والترتيب بين الأدلة؛ جمعاً أو ترجيحاً." وذكر من هذه القواعد عدداً لا بأس به مع الشرح والتوضيح، مُصنّفاً إيّاها إلى ستة أنواع، هي:

تنظر مثلاً الفصل الموسوم بـ "وظيفة علم الأصول وغايته في المنهج المقترح"، في:

<sup>-</sup> عبد الكريم، عبد السلام. التجديد والمجددون في أصول الفقه، القاهرة: المكتبة الإسلامية، ط٣، ٢٠٨ هـ ١٤٢٨ م، ص٣٤٥.

- قواعد في اكتساب التصوُّرات والمفاهيم.
- قواعد في اكتساب القضايا والأحكام.
  - قواعد في خصائص الدليل الأصولي.
- قواعد في مصادر الأدلة الأصولية ومنهج الاستدلال.
  - قواعد في ترتيب الأدلة الأصولية والترجيح بينها.
    - قواعد في العلاقة بين الدليل والمدلول.

وبالرغم من حُسن الانتقاء والعرض لهذه القواعد في الجملة، فإن إبرازها -من وجهة نظرنا- في المواطن التي تناسب موضوعها في الكتاب يجعلها أنفع؛ لأن عامة قواعد أصول الفقه هي "قضايا كلية متعلِّقة بطريقة تحصيل الدليل، وكيفية الاستدلال، والترتيب بين الأدلة؛ جمعاً أو ترجيحاً. " فلا تظهر مزية واضحة لاختيار بعض هذه القواعد دون غيرها، ولا سيما أن فهم بعض ما اشتملت عليه من معانٍ ومصطلحات يحتاج إلى مقدمات شُرِحت لاحقاً في مواطنها من الكتاب. وعلى هذا، فإن قارئ (أو دارس) الكتاب غير المُتمرِّس في الأصول سيجد وُعورةً في فهم بعض هذه القواعد؛ ما يجعلنا نقترح على القارئ غير المُتخصِّص تأخير دراستها حتى إتمام باقى فصول الكتاب.

وقد جاء الباب الأول من الكتاب (مصادر الأحكام الشرعية) في تقديم، وخمسة فصول، هي على التوالي: القرآن، والسُّنة، والإجماع، والقياس، والمصلحة.

وفي التقديم لهذا الباب، بين المؤلّف وجه انحصار مصادر الأحكام في هذه الخمسة فقط، وهي قسمان: أصلية مُنشِئة للأحكام تتمثّل في القرآن الكريم والسُّنة الشريفة لا غير، وتبعية كاشفة لا مُنشِئة تتمثّل في الإجماع والقياس والمصلحة. أمّا ما يذكره الأصوليون غير هذه المصادر (مثل: شرْع مَنْ قبلنا، وقول الصحابي وعمل أهل المدينة، والاستحسان والعرف وسد الذرائع، والاستقراء، والاستصحاب) فإنه في الجملة يرتد إلى المصادر الخمسة الآنف ذكرها. فشرْع مَنْ قبلنا يتعلّق بطائفة من نصوص الكتاب والسُّنة، ويدخل فيهما. أمّا قول الصحابي وعمل أهل المدينة فمِن ملحقات السُّنة؛ لأنهما حجة

من حيث إنهما متضمِّنان لها. وأمّا الاستحسان والعرف وسد الذرائع فقواعد أصولية، أو أصولية -فقهية لا مصادر. وأمّا الاستقراء فمسلك من مسالك البحث معمولٌ به في جميع العلوم، وليس مصدراً. وأمّا الاستصحاب فهو من اسمه استصحاب شيءٍ مُقرّر سلفاً.

ويرِد على هذا التقسيم في نظرنا أن الإجماع - كما قُرِّر في فصل الإجماع من الكتاب (صفحة ٣١٣)- إنما كان حجّة لتضمُّنه نصّاً جليّاً أو خفيّاً، فكان من هذه الجهة كقول الصحابي وعمل أهل المدينة؛ فلا وجه لإفراده مصدراً دونهما. وكذا القياس؛ فهو قاعدة للاستدلال، وليس مصدراً بذاته، مثلما وصفه بذلك غير واحد من الأصوليين، فكان كسد الذرائع والاستحسان، فجعله مصدراً دونهما تحكُّم. وأمّا الاستصحاب فهو من وجه أقرب إلى المصدرية (أو مُستبطِن لمصدرية العقل) إذا قلنا إن العقل يحكم بالإباحة حيث لا دليل، وهو قاعدة للاستدلال إن كان المستصحب شيئاً ثابتاً بالمصادر الأصلية أو التبعية.

وفي الفصل الأول من هذا الباب (القرآن)، جعل المؤلِّف كلامه في أربعة عناوين، هي: مقاصد القرآن الكريم وتفسيره، وكليات القرآن الكريم، وأسباب النزول، والناسخ والمنسوخ.

ووجه الاقتصار على هذه العناوين، والإعراض عن كثير غيرها ممّا اشتملت عليه كتب الأصول التقليدية، الالتزام بمقاصد مشروع الكتاب الذي دفع كاتب هذا الفصل إلى الحرص على أمرين؛ أولهما: بحث المسائل ذات الصلة الوثيقة بالاستنباط من القرآن الكريم، أو التي هي عون على ذلك، واستبعاد ما لا يخدم هذه الوظيفة؛ فتضمّن هذا الفصل بياناً لمقاصد التفسير، وأهمية التفسير الموضوعي، والكليات القرآنية (وهذه مباحث لا يطرقها الأصوليون في كتبهم)، كما أُشير في ثنايا الفصل إلى مسائل كثيرة بُخِست حقّها من البحث، ولا تزال بحاجة إلى تحرير. وثانيهما: مراجعة مسلمات ومفاهيم وأحكام ومبالغات، تلبّس بها التراث التفسيري والأصولي، وهي ممّا يُشوّش على الاستنباط من القرآن الكريم، مثل المسائل التي تتعلّق بآيات الأحكام، وأسباب النزول، والنسخ.

ونعتقد أن المؤلِّف قد حقَّق معيار التجديد الذي تَعهَّد به في غالب مادة هذا الفصل من الكتاب؛ شكلاً ومضموناً، لكنّه أهمل مسائل لها أثر في الاستنباط يطرقها

الأصوليون عادةً، مثل: الاحتجاج بالقراءات الشاذة على الأحكام، والكلام على محكم القرآن ومتشابكه، فضلاً عن عدم تفصيله القول على نحوٍ وافٍ في مسائل أُخرى، والاكتفاء بالإشارة العابرة إليها، مثل مسألة شرع مَنْ قبلنا. وفي المقابل، فقد أطال في الأخذ والرد وحشد الآراء والأدلة في مسألة ورود العموم على سبب، وهذا مخالف لمنهجية هذا الكتاب، على أنه لم يُحرِّر جيِّداً محل النزاع في قصر العام على سببه؛ أي قصره على نوع السبب، لا على الواقعة نفسها أو أفرادها أنفسهم، وهذا باتِّفاق المختلفين في المسألة، كما نبَّه على ذلك الرازي، وابن تيمية، وغيرهما.

ثم إنّا نرى أن بحث مسألة ورود العموم على سبب، ومسألة النسخ على هذا النحو المتسع عند الحديث عن القرآن الكريم، ليس بالنهج الأفضل في التأليف والترتيب، لسببين؛ الأول: أن المسألتين لا تختصان بالقرآن، وإنما تدخل فيهما السُّنة. والثاني: أن فهم مباحثهما يتطلب الإحاطة باصطلاحات كثيرة في باب الدلالات (مثل: العام والخاص، والتقييد، وحقيقة التخصيص لإدراك الفرق بينه وبين النسخ، والسُّنة المتواترة والآحادية، وغير ذلك من القضايا والاصطلاحات التي لمّا تُشرَح بعدُ في تسلسل الكتاب)؛ فكان الأولى بحثهما في باب طرق الاستنباط كما يفعل غالب الأصوليين، لا في هذا الموضع.

أمّا الفصل الثاني (السُّنة) فقد تطرَّق فيه المؤلِّف إلى ثلاثة عناوين، هي: مفهوم السُّنة، وحجية السُّنة وطرق إثباتها، وكيفية التعامل مع السُّنة.

وفيما يخص مفهوم السُّنة، فقد عرَّفها المؤلّف بأنها ما صدر عن النبي ﷺ -غير القرآن الكريم - من: قول، أو فعل، أو تقرير، ممّا يصلح أن يكون دليلاً لحكم شرعي. بعد ذلك شرح هذا التعريف، ثم انطلق منه إلى تمييز أحوال النبي ﷺ من حيث إن ما صدر عنه كان بمقتضى التشريع أو غيره، مُقرِّراً أن الأصل العام هو أن ما صدر عن النبي ﷺ يُراد به التشريع العام، وأنه استثناء قد يصدر لأحوالٍ أُخرى؛ كأن يكون بمقتضى الفطرة والجبلة، أو العادة، أو الإمامة، أو القضاء. ثم ذكر جهود العلماء في مبحث التمييز بين أحوال النبي ﷺ، أمثال: القرافي، والدهلوي، وابن عاشور، وحَلُص -بعد ما قرَّر عُسْر التمييز التمييز

أحياناً بين أحوال ما صدر عن النبي ﷺ إلى وضع ضوابط هادية للتمييز بين هذه الأحوال، وهو من المباحث المُتميّزة في هذا الفصل. ثم تكلّم عن قول الصحابي وعمل أهل المدينة وعلاقتهما بالسُّنة، فقرَّر أن قول الصحابي في ذاته ليس حجة؛ نظراً إلى انعدام العصمة لصاحبه، وانحصار الحجية في النبوة وما خرج منها. ولكن بالنظر إلى علاقة الصحابي برسول الله ، واختصاصه بالتلقي المباشر منه؛ مشافهة، ومشاركة، ومشاهدة، فلا بُدَّ أن يكون لفهمه وقوله مزيةٌ عند النظر في آحاد الأدلة، أو فيما لا نصَّ فيه عن رسول الله ، من غير أن يكون ذلك حجة بنفسه. وفيما يخص عمل أهل المدينة، فقد فرَّق المؤلِّف -مثل أكثر الكاتبين في هذه المسألة - بين ما كان طريقه النقل مثل نقل ألفاظ الأذان فهذا حجة، وما طريقه الاجتهاد الذي ليس بحجة.

وفيما يخص حجية السُّنة وطرق إثباتها، فقد بيَّن المؤلِّف أدلة حجية السُّنة وطرق إثباتها تواتراً وآحاداً، وحجية خبر الواحد، وظنية دلالته، على ما هو المعهود في كتب الأصول.

أمّا العنوان الثالث الأخير (كيفية التعامل مع السُّنة)، فقد أفاض فيه المؤلّف في بيان مناهج الأئمة الثلاثة: أبي حنيفة، ومالك، والشافعي، في الأخذ بالسُّنة، مُبيّناً بإسهاب أن أبا حنيفة ومالكاً كانا يشترطان شروطاً أُخرى في السُّنة، فضلاً عن صحة السند، وأن الشافعي خالفهما في ذلك. وقرَّر المؤلف طريقة مختارة في التعامل مع السُّنة تقوم على أربع قواعد، هي: أولاً: الاعتناء بما عُرف من الأحاديث وعُمل به في الصّدر الأول، ثانياً: ليس كلّ حديث صحيح الإسناد يُعمل به، وليس كلّ حديث ضعيف ثانياً: ليس كلّ حديث صحيح الإسناد يُعمل به، وليس كلّ حديث ضعيف الإسناد يُردّ، ثالثاً: اجتناب التّحكيم الحرفي لقواعد التّحديث، رابعاً: تصحيح المتقدّمين وتضعيفهم أولى من تصحيح من أتى بعدهم. وَشَرَح هذه القواعد ودلّل عليها تدليلاً وافياً.

وفي الجملة، فإن الكلام في هذا الفصل جاء مُتَّسِقاً مع منهجية الكتاب؛ بالإعراض عمّا ليس محله الأصول (مثل كثير من مباحث علم مصطلح الحديث التي طرقها الأصوليون)، والتوسُّع في ذكر مباحث مهمة في الاستنباط أقلَّ الأصوليون الحديث عنها،

مثل: تمييز أحوال النبي على فيما صدر عنه، وإبراز طريقة الحنفية والمالكية في كيفية التعامل مع السُّنة -على خلاف الشائع في كتب الأصول- من إثبات طريقة الشافعي التي تُعظِّم دور السند على حساب المتن والاعتبارات العلمية الأُخرى، مثل: عموم البلوى، وعمل السلف، ومخالفة القواعد، ونحو ذلك.

وكنّا نأمل لو أُضيف إلى هذا العنوان (كيفية التعامل مع السُّنة) مطلب في عرض طريقة الإمام أحمد في التعامل معها؛ لثلاثة أسباب: أولاً: تتميماً للحديث في الأئمّة الأربعة المتبوعين، وثانياً: أنّ منهج الإمام أحمد يمثّل منهج طائفة عريضة من أهل الحديث لا أهل مذهبه فقط، وثالثاً: أنّ هذا المنهج له خصائصه الفريدة التي تميّزه عن مناهج الأئمّة الثلاثة الآخرين؛ فهو، من جهة، يلتقي مع الشافعي في تعظيم دور السّند في القبول، ومن جهة أخرى، يلتقي مع منهجي مالك وأبي حنيفة في تعظيم اعتبار آثار الصّحابة، وتقديمها على القياس بل وعلى ظواهر بعض النصوص، ويزيد عنهم في الاحتجاج بأقوال التابعين وهو شيءٌ انفرد به، رحمه الله.

وأمّا الفصل الثالث (الإجماع) فجاء في تمهيد، وثلاثة عناوين، هي: مفهوم الإجماع، وحجية الإجماع، وأركان الإجماع وشروطه.

وفيما يخص التمهيد، فقد أبرز المؤلّف مكانة الإجماع، واختار مدخلاً تاريخياً في دراسته للخلاص ممّا كبّل مباحثه من خلافات، مُبيّناً فيه كيف استُثمِر الإجماع في عصور السلف والأئمة الفقهاء إلى حين التنظير لهذا الدليل عند الأصوليين الذين اتسعت بينهم شقَّة الخلاف في كثير من مباحثه، مُتأثّرين بمذاهبهم العقدية والفقهية؛ لذا غلب على مباحثه التجريد والجدل من دون التكامل مع عمل الفقهاء. وقد قرَّر المؤلّف أن الخطوة الأولى لإصلاح هذا الدليل (بُغْية استثماره) هي تحرير محالِّ النزاع في مباحثه، ومن هنا ولج إلى الجانب الأول من الموضوع، وهو مفهوم الإجماع، واستعان في ذلك بخلاصة تركيبية لمفاهيم الإجماع، ذكرها ابن عاشور الذي أفاد بأن الأصوليين استعملوا الإجماع في مفاهيم ثلاثة؛ أولها: اتّفاق المسلمين جيلاً بعد جيل على إسناد قول، أو فعل، أو هيئة إلى النبي ، وهو المُعبَّر عنه بالمعلوم ضرورةً. وثانيها: اتّفاق مجتهدي أحد عصور الإسلام على حكم لدليل. وثالثها: سكوت العلماء في أحد هذه العصور على قول أو فعل، وهو المُعبَّر عنه بالإجماع السكوتي.

أمّا الإجماع بالمفهوم الأول فوظيفته إفادة وحدة الفهم للنص، وانتقاله من ظنية الدلالة إلى قطعيتها، ودخول النص حينئذ "المنطقة المغلقة" التي لا تقبل التطور وتغيير الاجتهاد. وأمّا الإجماع بالمفهوم الثاني فخيالي غير واقعي؛ لذا كانت وظيفته ضعيفة جداً في تراثنا الأصولي، فقد وُلِدت من رحم طريقة المتكلمين التي لا تتقيّد في البحث بحدود الممارسة الفقهيّة والاحتياجات الواقعيّة. وأمّا الإجماع بالمفهوم الثالث وهو السّكوتي – فقد كان له أثرٌ مهم جداً في نمو الفقه الإسلامي، وتوسيع دائرة أحكامه المُتّفق عليها. ومن وظائفه: نقل الحكم من الظنية إلى القطعية، والإغناء عن البحث عن مستند الحكم، وتخصيص العام، وإفادة النسخ، وتعيين علل الأحكام.

وفيما يخص العنوان الثاني (حجية الإجماع)، فقد لخَّص فيه المؤلِّف المسالك التي اتَّبعها الأصوليون في إثبات حجية الإجماع، مُبيِّناً أن الخلاف في أصل حجية الإجماع لم يثبت عن أحد من علماء أهل السُّنة، وإنما وقع الخلاف في حجية صورٍ من الإجماع تبعاً للخلاف في مفهوم بعض أركانه، أو في تحقُّق بعض شروطه.

أمّا العنوان الثالث (أركان الإجماع وشروطه)، فقد أشار فيه المؤلِّف إلى أركان الإجماع الثلاثة: المجمعين، والمجمع عليه، والاتِّفاق، وبيّن شروط كلٍّ منها بما لا يخرج غالباً عن البحث الأصولي التقليدي في هذا الباب.

والمُلاحَظ على هذا الفصل -بالرغم من عمق البحث فيه، وإشراف كاتبه على كثيرٍ ممّا كُتِب في الإجماع - أنه غلب على مؤلّفه هاجس الإبقاء على حجية الإجماع الأصولي بالرغم من الطعون القوية الكثيرة التي تعرّض لها؛ إنْ في أدلّة حجيته، وإنْ في تحقُّق وقوعه بشروطه، وإنْ في إمكان العلم به ونقله إن سُلّم إمكان وقوعه. ولتجنّب هذه الطعون؛ تشبّث المؤلّف بفكرة الإجماع السكوتي التي هي أكثر واقعية وأيسر في إثبات الوقوع والنقل، ولكنها أضعف في الحجية، وتتوجَّه عليها من هذه الجهة خاصةً طعونٌ أكثر من توجُّهها على الإجماع الصريح (الخيالي)؛ ولذا كان حجم الخلاف في حجية الإجماع السكوتي بين الأصوليين أكثر منه في الإجماع الصريح. وإنه من المجازفة في رأينا دعوى السكوتي بين الأصوليين أكثر منه في الإجماع الصريح. وإنه من المجازفة في رأينا دعوى

<sup>&</sup>quot; في الكتاب: "نقل الحكم من القطعية إلى الظنية"، وهو خطأ ظاهر نحسبه سبق قلم. ينظر:

<sup>-</sup> الريسوني، التجديد الأصولي: نحو صياغة تجديدية لعلم أصول الفقه، مرجع سابق، ص٣٠٤.

المؤلّف بأن هذا الإجماع السكوتي يمكنه أن ينقل المسألة -محل النزاع- من الظن إلى القطع، ويُخصِّص النصوص، وينسخها بإطلاق بما يشمل الكتاب والسُّنة المشهورة والآحادية. ولو أنه قال إنّ حجية هذا الإجماع تظل ظنية -فيُعامَل كأحد الأدلة الظنية في المسألة -محل البحث- كما قاله جماعة من الأصوليين- لكان هذا أدعى إلى القبول.

على أنَّ الحرص على تكثير مواطن الإجماع في مسائل الفروع وإن كان مفيداً من جهة توحيد عمل الأمّة إلا أنّه من جهة أخرى يؤدّي إلى تضييق حركة الفكر والاجتهاد وحصرها والحدّ من سَعَة الدين والرأي، ومن ثُمّ يحول دون تطوّر الفقه بحسب تغيّر الظروف والأزمان. ولا يكفى في الحيلولة دون هذه النتيجة (أي تضييق حركة الفكر والاجتهاد) الاحترازُ بالقول عند تعداد شروط الإجماع المحتج به: إن الإجماعات المبنية على المصالح المُتغيِّرة والظروف ليست بحجة، وذلك لأن الإجماعات تُنقَل غالباً من دون بيان مستنداتها وبواعثها، ولا سيما ما كان مستنده مصلحةً ظرفيةً مؤقَّةً. وقد كان الأحرى -من وجهة نظرنا- بدلا من الاستماتة في تقرير حجية الإجماع الأصولي -ولو بصورته السكوتية- البحث عن صيغة أُخرى للإجماع أكثر جدوي وفائدةً وواقعيةً وتواؤماً مع مقاصد الشريعة في نبذ الفرقة والاختلاف، تُقوّي قيمة الاتِّفاقات الحادثة في كل مرحلة زمنية معيَّنة في ضِمن حدود هذه المرحلة، وتدعو إلى احترامها من قِبَلِ أهل هذه المرحلة خاصةً، من دون أن ينسحب ذلك على أهل الأعصار التالية لتلك المرحلة حتى يوم القيامة، على ما هو الحال في التصوُّر الأصولي التقليدي للإجماع، مع استثناء عصر الصحابة طبعاً؛ لأن اتِّفاقهم -ولو سكوتياً- مع انتشار القول، مظنّةٌ قوية لوجود نصّ شرعي عنه صدر اتِّفاقهم. وإذا كان قول الواحد منهم وفتواه حجّة عند الأكثر لمظنة صدوره عن نصِّ أو قرينةٍ، فكيف بإجماعهم! والقول بحجية هذه الإجماعات المرحلية على أهل المرحلة خاصةً من دون باقى الأعصار يجد مساعاً له في الأدلة الدالة على وجوب التزام الجماعة، ونبذ الفرقة، وطاعة أُولى الأمر وأهل الحل والعقد.

وتناول المؤلِّف في الفصل الرابع موضوع القياس، وكان ذلك في تمهيد وأربعة عناوين، هي: أركان القياس، وأقسامه، وحجيته، ومسالك التعليل. أمّا التمهيد فشرح فيه أربع

مقدمات مُؤسِّسة لمنطق القياس الفقهي، هي: أولاً: تعريف النصوص بالأحكام أكثره كلي لا جزئي، ثانياً: الأصل في الأحكام المعقولية؛ لأنه أقرب إلى القبول وأبعد عن الحرج، ثالثاً: عدم وجود شيء في الشريعة على خلاف القياس، رابعاً: مدار الاستدلال الفقهى التسوية بين المتماثلين، والفرق بين المختلفين.

ثم خاض المؤلّف في باقي موضوعات القياس بما لا يخرج عمّا يورده الأصوليون في كتبهم عن مباحث القياس مع شيء من الحذف والترتيب. وممّا يلفت النظر في الحذف حذف شروط العلة بجملتها، وحذف الكلام على قياس الشبه، وهو في نظرنا تعشّف ظاهر. وفي الترتيب: وضع مبحث الحجية بين مبحثي: أقسام القياس ومسالك التعليل، فلا هو في الأول، ولا في الآخر، على ما هو المعتاد في أكثر كتب الأصول.

ونحن نرى أن هذا الفصل من الكتاب كان بالإمكان أن يكون أكثر ضبطاً وإحكاماً، وقلما لمحنا روح التجديد فيه شكلاً ومضموناً؛ فما ورد فيه نجده فيما كتبه المعاصرون في أصول الفقه عن موضوع القياس. ومن نافلة القول: إن موضوع القياس هو أعسر المباحث الأصولية، وأكثرها غموضاً وتعقيداً واضطراباً، وهو -في الوقت نفسه من أهمها في بناء مَلكة الاجتهاد والنظر الفقهي، ولا سيما في النوازل، وما لم يرد فيه نصٌّ، ولذلك كان الخوض في تجديده، وتحذيبه، وحل إشكالاته، وضبط اصطلاحاته، وتقييم مباحثه ونقدها، وربطه بالفقه المعاصر ليكون مثمراً له؛ أمراً ليس بالسهل، ولم نر أحداً جرؤ عليه من المعاصرين حتى الآن.

وعرض الفصل الخامس من هذا الباب لموضوع المصلحة، وقد جعله المؤلّف في ثلاثة عناوين، هي: المصلحة: تعريفات وتقسيمات، وحجية المصلحة، والعلاقة بين النص والمصلحة.

وفيما يخص العنوان الأول، فقد رفع فيه المؤلّف اللبس عن قول الأصوليين: مصلحة ملغاة، ومصلحة مرسلة، مُبيّناً أن المصلحة الملغاة -في حقيقتها، أو في مآلها- ليست مصلحة، وأن المرسلة إنما أُرسِلت عن دليل جزئي يدل عليها، وإلا فهي مندرجة في نصوص الشرع العامة وقواعده الكلية. ثم ذكر المؤلّف تعريف المصلحة، وبيّن خصائصها

وأقسامها، وأنحا دنيوية وأخروية، وعاجلة وآجلة، وحسية ومعنوية، وأنحا المصلحة ذاتحا أو وسيلتها، وأن المصلحة والمفسدة متلازمتان في مواقع الوجود، وأن الاعتبار هو لما غلبت مصلحته على مفسدته، وأن المصالح والمفاسد درجات (ضروري، وحاجي، وتحسيني)، وأن تصنيفها بحذه الصورة يفيد في الترجيح بينها عند التعارض.

أمّا العنوان الثاني (حجية المصلحة) فبيّن فيه المؤلّف أن الناظر في بعض كتب الأصول يجد أن حجية المصلحة المرسلة مُختلَف فيها، وأن القائل بما هو الإمام مالك وأتباع مذهبه، خلافاً للجمهور، ولكن التحقيق هو أنّ حجيتها متّفق عليها، كما قال الزركشي: "المشهور اختصاص المالكية بما، وليس كذلك، فإن العلماء في جميع المذاهب يكتفون بمطلق المناسبة، ولا معنى للمصلحة المرسلة إلا ذلك." ثم أفاض المؤلّف في ذكر مسالك حجية المصلحة، والشروط والضوابط اللازمة لاعتبارها، وبيّن حجيتها من نصوص الشرع؛ كتاباً وسُنّة، وتطبيقاتِ السلف والعلماء على مرّ العصور، ذاكراً بعض التطبيقات الفقهية المعاصرة.

وأمّا العنوان الثالث (العلاقة بين النص والمصلحة) فبيّن فيه المؤلّف أن النص والمصلحة كليهما شرع؛ فالعلاقة بينهما علاقة بين أجزاء الشرع نفسه. وعلى هذا، فقد قرّر أنه "من الغلط القول بتعارض النص مع المصلحة، على أساس أن النص في كفّة والمصلحة في الكفّة الأُخرى، وأننا إذا اخترنا النص نكون بالضرورة قد أهدرنا المصلحة وضيّعناها. بل التصور الصحيح هو احتمال تعارض مصلحة ما مع نصّ، وما فيه من مصلحة أو مصالح. فجهة النص لن تكون أبداً من دون مصلحة." ثم بيّن أن التعارض المحتمل بين النص والمصلحة لا يمكن أبداً أن يكون تعارضاً أصلياً مبدئياً؛ فهو إمّا أن يكون تعارضاً تطبيقياً عَرضياً، وإمّا أن يكون تعارضاً ناشئاً عن خلل في فهم النص وتنزيله، أو في إدراك المصلحة وتقديرها. ثم قرّر أنه في حال وقوع أيّ شكل من أشكال التعارض بين النص والمصلحة، فإن المَخرج لن يكون بتقديم أحدهما وإسقاط الآخر، مؤكِّداً أن الحل دائماً يكمن في إعطاء كلّ منهما حقّه، ووضعه في موضعه ووقته، على

<sup>\*</sup> الزكشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بحادر. البحر المحيط في أصول الفقه، القاهرة: دار الكتبي، ط١، ١٤١٤ه/١٩٩٤م، ج٧، ص٢٧٤.

طريقة الجمع بين الأدلة من دون إهدارها، أو إهدار بعضها. ثم ضرب المؤلِّف أمثلة تطبيقية كثيرة لهذا الجمع، فأحسن في ذلك، وأجاد.

أمّا الباب الثاني الموسوم بـ"الحكم الشرعي" فجاء في فصلين، هما: الحكم الشرعي وأقسامه، والموازنة والترتيب بين الأحكام.

وفي الفصل الأول (الحكم الشرعي وأقسامه)، عرّف المؤلّف الحكم وأقسامه المختلفة على ما يجري في كتب الأصول في مباحث الحكم. ولعل مظاهر التجديد في هذا الفصل تنحصر في حذف كثير من المسائل التي لا ثمرة لها، وفي شيء من الترتيب الجديد مثل إدراج العزيمة والرخصة والصحة والفساد والإعادة والقضاء ضمن باب الحكم التكليفي لا الوضعي، وفي تطعيم هذا الباب بمسائل وأفكار شاطبية لا وجود لها في كتب الأصول التقليدية.

وفي الفصل الثاني (الموازنة والترتيب بين الأحكام)، تناول المؤلِّف الموضوع من خمسة جوانب، هي: الموازنة والترتيب بين الواجبات، والموازنة والترتيب بين الواجب والمندوب، والموازنة والترتيب بين الواجب العيني والواجب الكفائي، والترتيب والموازنة بين المحرَّمات والمكروهات، والموازنة بين فعل الواجبات وترك المحرَّمات.

فقرَّر أن الواجبات على مراتب بعضها يفضل بعضاً بحسب قدر المصلحة المترتبة على كلِّ منها، وضرب لذلك أمثلة، وأن الواجب أفضل من المندوب. ولكن ثمَّة حالات ومسائل اختلف فيها العلماء، ولا سيما مسألة: هل يفضُل المندوب الواجب (مثل: إنظار المعسر مع التصدُّق عليه، ورد السلام مع الابتداء به)، ومسألة التفضيل بين الواجب العيني والواجب الكفائي. وقد وازن المؤلِّف بين طرفي الخلاف في ذلك بقوله إن المفاضلة بين العيني والكفائي لا ينبغي أن تكون مطلقة، وإنما تكون بين كل واجب عيني وآخر كفائي بحسبهما، وتكون بحسب الأشخاص والأحوال، وتكون بحسب تغيرُّ الحاجات والمصالح الكفائية شدَّةً وخفَّةً.

وفي الموازنة بين المحرَّمات والمكروهات، بيَّن المؤلِّف أن الضابط في الموازنة هو قدْر المفسدة المترتبة على كلِّ منهيِّ عنه. وتظهر أهمية هذه الموازنة بين مراتب المحرَّمات

والمكروهات عند النظر في فقه التنزيل، وتحقيق مناطات الأحكام الخاصة والعامة. وكثيراً ما يُحتاج إلى هذه الموازنة في السياسة الشرعية التي هي مظنة التعارض والترجيح بين المصالح والمفاسد. وفيما يخص الموازنة بين فعل الواجبات وترك المحرَّمات، قرَّر المؤلِّف ما قاله ابن تيمية وغيره من أن جنس فعل المأمور به أعظم من جنس ترك المنهي عنه، وأن جنس ترك المأمور به أعظم من جنس فعل المنهي عنه، وأن مثوبة بني آدم على أداء الواجبات أعظم من مثوبتهم على ترك المحرَّمات.

وهذا الفصل في الموازنة بين الأحكام جديدٌ برمَّته، لا يُلفى في البحوث الأصولية التقليدية، وإنما يوجد في كتب القواعد والمقاصد. ولا شكَّ في أهميته الفقهية والتنزيلية للمجتهد، وقد أصبح بحثه يُشتهَر الآن باسم فقه الأولويات وفقه الموازنات. ولكن يظل التساؤل القائم: هل هذا الفقه ومباحثه ألصق بعلم أصول الفقه أو بالقواعد الفقهية؟ هل من المجدي في التجديد دمج مباحث القواعد الفقهية أو بعضها أو متعلقات من علم المقاصد في أصول الفقه أو الإبقاء على مباحث كلِّ علمٍ منها في موضعها؟

وأمّا الباب الثالث (طرق استنباط الأحكام) فجاء في فصلين، هما: الأصول الحاكمة لطرق الاستنباط، ودلالات الألفاظ.

وقد تضمَّن الفصل الأول مسألتين هما: المسالك الأساسية للفهم والإفهام، والقواعد المنهجية في الفهم والإفهام.

وفيما يخص مسألة المسالك، فقد بين المؤلّف أن المنهج الأصولي ينطلق في تحليل خطاب الشارع من أمرين اثنين؛ أولهما: أن قصد الشارع من وضع الشريعة هو الإفهام؛ ما يجعل الغاية من وضع علم أصول الفقه هي بيان مراد الشارع من خطابه، واستنباط الأحكام الشرعية من نصوصه، على نحو لا يبقى فيه مجالٌ لخفاء؛ إجمالاً كان، أو إشكالاً، أو تشابهاً. وثانيهما: أن تحصيل الفهم، المقصود للشارع من وضع شريعته، متوقّف على معرفة أساليب البيان في العربية، وطرق الدلالة فيها على المعاني؛ ما يعني أن فهم النص عند الأصوليين، واستخلاص الأحكام الشرعية منه، مُحصّلٌ من مبادئ عامة وأساسية تُشكّل مجالاً مناسباً لتفسير النص وشرحه، والكشف عن معناه، وتحديد قصد الشارع منه. وأهم هذه المبادئ ثلاثة: البيان، والتفسير، والتأويل. ثم أفاض المؤلّف في الشارع منه. وأهم هذه المبادئ ثلاثة: البيان، والتفسير، والتأويل. ثم أفاض المؤلّف في

توضيح هذه الثلاثة التي سمّاها المبادئ، فعرَّفها، وبيَّن أنواعها وأقسامها وضوابطها، مستعيناً في ذلك بما ورد عن الأصوليين (متكلمين، وحنفية) في هذه المباحث.

أمّا مسألة القواعد المنهجية فتوسَّع فيها المؤلِّف في بيان قاعدتين، هما: السياق، والقصد والتعليل. وقد أفاض في شرح هاتين القاعدتين -وهما جديرتان بذلك- تعريفاً، وأهميةً، وآثاراً، ونماذج، ولا سيما أنهما لم يحظيا بالاهتمام الذي يستحقانه في التنظير الأصولي التقليدي، كما أشار إليه ابن دقيق العيد، رحمه الله، في موضوع السياق.

وممّا يمكن قوله في تقييم هذا الفصل: إن فكرة وضعه مقدِّمة للخوض في مسائل الدلالات هي فكرة صائبة تفضي إلى اتِّساق البحث الجزئي التفصيلي في الدلالات مع البحث الكلي الإجمالي في الأصول الكلية الحاكمة لها، فتنضبط الدلالات بهذه الأصول انضباط الجزئي بالكلي. يضاف إلى ذلك أنّ انتقاء المؤلف قرينتي السياق والعلة كان مُوفّقاً. ومع هذا فإن البحث في هذا الفصل -مقارنة بالفصول السابقة - كان كثيماً، كثير النقول وطويلها، عسر العبارة والصياغة. والمُقترَح أن يُهذّب ويُشذّب، وأن يضاف استعراض جميع الأصول والقواعد الحاكمة الكبرى في التعامل الأصولي مع النص ولا بعضها، وأن يوصل البحث الأصولي في السياق بالبحوث اللغوية المعاصرة عند علماء الدلالة، كما حاولناه في كتابنا: "القرائن والنص: دراسة في المنهج الأصولي في فقه النص". أ

وفي الفصل الثاني الموسوم بـ "دلالات الألفاظ"، كان مُنطلَقُ المؤلِّف في بنائه أمرين النين؛ الأول: تمييز مدارك الأحكام، وجامعها ما صدر عن الرسول، هي، من قول، أو فعل، أو تقرير. والثاني: علاقة اللفظ بالمعنى؛ فنصوص الشريعة ترجع إلى كلام هو ألفاظ، ومدلولِ الألفاظ، وهو المعنى. وعلى هذا، فقد جعل المؤلِّف دلالة اللفظ في قسمين: منطوقٍ، ومفهوم، وقسَّم المنطوق -وهو ما يُفهَم، لا في محل النطق- إلى صريح، وغير صريح، وأدرج ضِمن الصريح بحث النص والظاهر، وضِمن المنطوق غير الصريح بحث

<sup>°</sup> صالح، أيمن. "المبادئ العامة للفكر الأصول-فقهي الإسلامي في تعامله مع النص"، إسلامية المعرفة، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، بيروت، س٢٠، عدد٧٧، ٢٠١٤م.

آ صالح، أيمن. القرائن والنص: دراسة في المنهج الأصولي في فقه النص، فرجينيا: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ٢٠١٠م.

الاقتضاء والإشارة والإيماء. ثم استكمل بحث المنطوق بما يعتري ألفاظه من حالات عموم وخصوص، فبحث العام، وتحته التخصيص، ثم الخاص، وتحته المطلق والمقيد والأمر والنهي. وتحت قِسم المفهوم -وهو ما دل عليه اللفظ، لا في محل النطق - بحث مفهومي الموافقة والمخالفة.

ولا تبدو لنا في هذا الفصل أيُّ لمسة تجديدية في المضمون، وإنما هي إعادة ترتيب وصهر لمباحث الدلالات وتقسيماتها المختلفة عند الأصوليين ضِمن قسمة واحدة جامعة (منطوق، ومفهوم).

وممّا يُؤحّذ على عملية الصهر هذه -من وجهة نظرنا- أن فيها تكلُّفاً وتعسُّفاً؟ وذلك أن الاعتبارات والحيثيات للتقسيمات التي يوردها الأصوليون، وعنها تنشأ أنواع الألفاظ عندهم، متعددة ومتباينة، بحيث لا يمكن وضعها في قسمة واحدة إلا على حساب إفساد في معاني نواتجها. فالنص والظاهر -مثلاً لا يستقيم جعلهما قسيمين لمفهوم الإشارة أو مفهوم الموافقة، في قسمة واحدة؛ إذ قد يكون اللفظ من جهة قوة الدلالة نصاً، ومن جهة كيفية الدلالة مدلولاً عليه بطريق الموافقة أو الإشارة، كما في قوله تعالى: {فَلَا تَقُلُ هُمَا أُفِّ} (الإسراء: ٣٣) الذي يدل على تحريم الضرب قطعاً؛ فهو نص من جهة القوة والوضوح، ويدل عليه أيضاً بطريق الموافقة؛ فهو دلالة مفهوم من جهة كيفية الدلالة. فحيثيات التقسيم للألفاظ عند الأصوليين مختلفة ما بين القوة، والكيفية، والشمول، والوضع. ولهذا، فقد تجتمع في اللفظ الواحد أوصاف أربعة في آنٍ معاً؛ كأن يكون ظاهراً أو نصاً، ومفهوماً أو منطوقاً، وعاماً أو خاصاً، وحقيقةً أو مجازاً.

وكما حاول المؤلِّف المزج بين تقسيمات مختلفة الاعتبارات ضِمن تقسيم واحد، فقد حاول مزج آراء الحنفية في آراء الجمهور، فوقع في تناقض أحياناً، ومن ذلك قوله بظنية دلالة العام تماشياً مع رأي الجمهور، ثم قوله بقطعية دلالة المطلق والأمر والنهي، التي هي من أنواع الخاص، تماشياً مع رأي الحنفية. ولا نحسب أن أحداً صنع مثل ذلك قبلاً؛ لأن المبدأ الذي اعتمد عليه الحنفية في قطعية العام هو نفسه الذي اعتمدوا عليه في قطعية المطلق، وبخلافهم الجمهور، وهو القول بجواز تأخّر البيان عن وقت الخطاب، أو عدم المطلق، وبخلافهم الجمهور، وهو القول بجواز تأخّر البيان عن وقت الخطاب، أو عدم

جواز ذلك -وهي المسألة المهمة التي لا تجد تعريجاً للمؤلِّف عليها- فاختلاف قولي المؤلِّف في المسألتين تناقضٌ سافر.

وثمًا يُؤخَذ أيضاً على هذا الفصل جعله دلالة الإشارة من دلالة المنطوق، وهو غريب حقاً؛ لأن المدلول عليه إشارةً أبعد كثيراً عن اللفظ والعقل من المدلول عليه موافقةً أو بالمفهوم المخالف، وقد قصر دلالة المفهوم عليهما.

كما أنّ المؤلِّف أجهد نفسه في بيان ما يقع من أنواع الألفاظ تحت دلالة المطابقة، أو التضمُّن، أو الالتزام. وبغضِّ النظر عن صحّة ما قرَّره في هذا الشأن أو ضعفه، فإن تقسيم الدلالة إلى مطابقة وتضمُّن والتزام إنمّا هو من تسريبات علم المنطق إلى الأصول، ولا يترتب عليه فائدة عملية حقيقية؛ فسواء أكان اللفظ النص من قبيل دلالة المطابقة، واللفظ الظاهر من قبيل دلالة التضمُّن -كما زعم المؤلِّف- أم العكس، فإن ذلك لا يُقدِّم ولا يُؤخِّر في الأثر الأصولي، أو الأثر الفقهي القائم على مباحث النص والظاهر.

ويُؤخذ على هذا الفصل أيضاً إغفاله بحث أنواع من الألفاظ قارَّة في مباحث الدلالات في أصول الفقه، لم تجد لها موضعاً في القسمة الجامعة التي تكلَّفها المؤلِّف، بالرغم من الفقه الكثير الذي ينبني على هذه المباحث والألفاظ، مثل: الحقيقة والجاز، واللفظ المؤول المقابل للظاهر، واللفظ المجمل، وأسباب الإجمال من اشتراك وغيره، والصريح والكنائي. فضلاً عن إغفاله مبحثي دلالة الفعل النبوي، ودلالة السكوت، اللتين لم تُبَحثا في باب السُّنة (حيث أحال مؤلِّف موضوع السُّنة البحث فيهما على مباحث الدلالات)، ولا هنا.

ونصل إلى الباب الرابع والأخير من الكتاب، الذي حمل عنوان "الاجتهاد والإفتاء"، والذي جاء في تقديم وفصلين، هما: الاجتهاد، والإفتاء.

أمّا التقديم ففرَّق فيه المؤلِّف بين الاجتهاد والإفتاء من حيث الموضوع؛ فالإفتاء واسع يشمل الدين كلَّه، والاجتهاد خاصّ بما يفتقر إلى بذل الجهد. ومن حيث الباعث؛ فالإفتاء يتوقَّف على سؤال المستفتي، وله ارتباط بالزمان والمكان، خلافاً للاجتهاد المجرَّد عن الظرف الزماني والمكان، والذي قد يقع في المسائل الافتراضية والمتوقّعة. ومن حيث

مناط الاجتهاد؛ فالإفتاء اجتهاد في حُسْن التنزيل والتطبيق الملائم للسائل أو للحالة موضوع الفتوى، والاجتهاد ممارسة استنباطية تستخرج الأحكام الشرعية من أدلتها وقواعدها الكلية. ومن حيث الشروط المطلوبة فيمن يتصدّى لهما؛ فالإفتاء يُتخفّف في شروطه بخلاف الاجتهاد.

وقد جاء الفصل الأول (الاجتهاد) في تمهيد وأربعة عناوين، هي: مبادئ الاجتهاد، وشروط الاجتهاد، وتأهيل المجتهد، وتجديد مناهج الاجتهاد.

أمّا التمهيد فبيّن فيه المؤلّف أهمية الاجتهاد، وضرورته في هذا العصر، مقارنة بالعصور السالفة، وذكر فيه بعضاً من المسائل التي تُعَدُّ مُقحَمةً في باب الاجتهاد، والتي لا تكون عوناً عليه، مثل: بعض القواعد المذهبية الخالصة التي ذكرها الشيرازي، ومسألة كل مجتهد مصيب، ومسألة هل كان النبي معبّداً بالاجتهاد أو لا، ومسألة هل يجوز عليه، هي، الخطأ في الاجتهاد أو لا، ومسألة هل يجوز للصحابي أن يجتهد في حضرته، عليه، في الخطأ في الاجتهاد أو لا، ومسألة هل يجوز للصحابي أن يجتهد في حضرته، في أو غيبته، ومسألة هل يجوز تفويض الحكم إلى النبي، في أو إلى المجتهد.

وأمّا موضوع مبادئ الاجتهاد فضمَّنه المؤلّف ثلاثة جوانب، هي: تعريف الاجتهاد وحكمه وأنواعه، ومحالُّ الاجتهاد، وحكم الحاكم يرفع الخلاف في الأمور الاجتهادية.

وفيما يخص الجانب الأول، فقد عرّف المؤلّف الاجتهاد مختاراً في ذلك أنه "استفراغ الجهد وبذل غاية الوسع، إمّا في درْك الأحكام الشرعية، وإمّا في تطبيقها." ثم فرّق بين الاجتهاد والمصطلحات ذات الصلة، مثل: الإفتاء، والقضاء. أمّا حكمه فهو مشروع للكفؤ، وهو في الأصل من فروض الكفايات، ولكن قد تعتريه أحوال، فيكون فرض عين، أو مندوباً. وأمّا أركانه فثلاثة: نفس الاجتهاد، والمجتهد، والمجتهد فيه. وأمّا أنواعه فذكر فيها المؤلّف تقسيمات مختلفة للاجتهاد عند العلماء، مثل: الجصّاص، والشاطبي، والقرضاوي، وابن بيّه. ثم قسّمه من حيث الطرق التي يسلكها المجتهد فيه إلى: اجتهاد بياني، واجتهاد قياسي، واجتهاد استصلاحي.

ويذكر المؤلِّف في الجانب الثاني (محالُّ الاجتهاد) أنه يمكن النظر إلى مجال الاجتهاد باعتبارين: النظر إلى ثبوت النص ودلالته، والنظر إلى موضوع النازلة وطبيعتها. أمّا مجال

الاجتهاد باعتبار ثبوت النص فهو كل حكم شرعي ليس فيه دليل قاطع ثبوتاً ودلالة، وأمّا مجاله باعتبار طبيعة النازلة فهو كل ما ينتظم شؤون المركلّفين الفردية والجمعية، ويمكن حصره فيما يأتي:

- المسائل المهمة الخطيرة التي تشغل عموم المسلمين، والتي تُؤثِّر تأثيراً جلياً في مصالح المجتمع الكلية، مثل قرارات الحرب والسِّلْم.
  - المسائل العامة التي تعمُّ بما البلوى، وتممُّ مجموع المسلمين.
  - المسائل العملية التي تتعلَّق بالمعاملات، وتنظيم المجتمع ومؤسساته.
    - المسائل التي لا نصَّ فيها.

ويمكن حصر مجال الاجتهاد التشريعي بطريقة أُخرى في مجالات عدَّة، هي: مجال تنفيذ النصوص الشرعية وتنزيلها، ومجال الأمور التي اكتفت فيها الشريعة بوضع قواعد كلية عامة، ومجال التشريع التنظيمي في نطاق المباح، ومجال نقل القواعد الأخلاقية إلى دائرة الإلزام القانوني، ومجال تغيُّر الأحكام.

أمّا الجانب الثالث الأخير (قاعدة "حكم الحاكم يرفع الخلاف في الأمور الاجتهادية") فبيَّن فيه المؤلِّف شروط إعمال هذه القاعدة، وهي أربعةٌ:

- أن تكون المسائل المختلف فيها اجتهادية مصلحية، وليس فيها نصٌّ قطعي.
- أن يتعذَّر على الجتهدين في الشريعة الاتِّفاق على رأي واحد، فإذا أمكنهم الاتِّفاق لم يجز للحاكم مخالفتهم.
- أن يستند الترجيح إلى مستندات شرعية أو مصلحية بيِّنة، لا إلى مجرَّد الرغبات ومصالح الحكام.
- أن يلتزم الحاكم بالاختيار من بين آراء المجتهدين المعتبرة، وألا يُحدِث قولاً آخرَ، إلا إذا كان من أهل الاجتهاد.

وفيما يخص موضوع شروط الاجتهاد، فقد بيَّن المؤلِّف أن الاتجاه العام الذي ساد التنظير الأصولي هو المبالغة في سرد الشروط، والاستقصاء فيها حتى أفضى الأمر إلى نوع

من التعجيز؛ ولعله كان من أسباب القول بانقطاع الاجتهاد. وبعد أن عَرَض المؤلّف لهذه الشروط، من: العلم بالنصوص واللغة وأصول الفقه، وفهم مقاصد الشريعة، والملكة، والأمانة؛ بيَّن أنها تكون في المجتهد المطلق. أمّا على القول بجواز تجزُّؤ الاجتهاد، فإن "مَنْ له إلمام جيد بعلوم الشريعة واللغة العربية، وكان صاحب رسوخٍ وتمكُّن في علم من العلوم، أو مجالات الحياة، وأحاط بموضوعه من الناحية الشرعية، وعلم بدقائقه وضرورياته وغاياته، فله أن يجتهد في بابه."

وفي معرض حديث المؤلّف عن موضوع تأهيل المجتهد، فقد بيّن أن طريقة تدريس العلوم الشرعية نفسها كانت سبباً من أسباب ضعف القدرة على الاجتهاد. "فمع كثرة العلوم التي يتلقّاها الطالب، إلا أنه يأخذها مجرّدة منفصلة بعضها عن بعض، ولا يُحصِّل طريقة دمجها واستعمالها مجتمعة." وبيّن أيضاً أن العلماء لم يضعوا "المنهج التطبيقي لأصول الفقه وقواعده في أيدي طلاب العلم، وإنما اكتفوا بدراسة المتون، ومناقشة العبارات، وردّ الاعتراضات من خلال ما كُتِب عليها من شروح وحواش، فيخرج الطالب من دراستها كما دخل." بعد ذلك دعا المؤلّف إلى إعداد طالب الفقه إعداداً يُمكِّنه من فهم ثقافة العصر وواقعه، ويُزوّده بالمعارف والعلوم المنهجية، والفكرية، والثقافية، والاجتماعية، والسياسية، إضافةً إلى المعارف الفقهية والأصولية، ومعرفة واقع الناس من حوله، ثم تدريه على العمل الذي سيوكل إليه.

أمّا موضوع تحديد مناهج الاجتهاد فتناول فيه المؤلِّف أربعة جوانب، هي: تيسير الوظيفة الاجتهادية، وإعمال المقاصد في الاجتهاد، وفقه الواقع، وإحياء الاجتهاد الجماعي.

ففي تيسير الوظيفة الاجتهادية، بحث المؤلِّف مسألة تجزُّؤ الاجتهاد، وحُلُص إلى أن القول بجواز التجزُّؤ هو الأوفق في هذا العصر؛ شريطة معرفة المُجتهد الجزئي ضروريات العلم الشرعي، ودراسة المسألة الاجتهادية دراسة مستوعبة فاحصة.

وفي إعمال المقاصد في الاجتهاد، بيَّن المؤلِّف مجالات ذلك، وهي: تفسير النصوص والاستنباط منها، وإجراء القياس على الأحكام المنصوصة، والاجتهاد المصلحي؛ أي

الاجتهاد القائم على المصالح المرسلة، وتنزيل الأحكام على الواقع. وقد أفاض في بيان هذه المجالات شرحاً وتمثيلاً.

وفي فقه الواقع، شرح المقصود بهذا النوع من الفقه، وبيَّن أنه هو نفسه تحقيق المناط بنوعيه العام والخاص، وأنه يدخل فيه قاعدة اعتبار المآل؛ أي معرفة المتوقَّع فضلاً عن الواقع. ثم بيَّن بعض القواعد ذات الصلة بهذا الفقه، مثل: قاعدة إمضاء التصرُّف على ما وقع عليه، ولو كان في الأصل غير مشروع، وقاعدة تقييد الشخص في استعمال حقه، وقاعدة الإقدام على المصالح الضرورية أو الحاجية، وإن اعترض طريقها بعض المنكرات، وقاعدة تحقيق المناط الخاص. ثم بيَّن مراحل النظر الاجتهادي، وذكر أنها ثلاثُ: تصوُّر المسألة، وتكييفها، وتنزيلها.

وفي إحياء الاجتهاد الجماعي، بيَّن المؤلِّف أصوله، وأهميته، وتاريخه، وضوابطه، وذكر بعض التوصيات التي تُعزّزه، وتُحقِّق الغرض منه.

أمّا الفصل الأخير من الكتاب (الإفتاء) فهو ثمرة من ثمرات الاجتهاد، وبه يتم إفادة المبكلّفين بتفاصيل الحلال والحرام وغيرهما من أحكام دينهم. فقد بيّن المؤلّف مفهوم الإفتاء وأهميته، وشروط المفتي ومراتبه، والمستفتي وأحكامه. ثم أفاض في الحديث عن الفتوى وتنظيمها، وكيف تُسهِم في الارتقاء والنهوض بالمجتمعات على نحوٍ لا يتحقّق إلا بها، وكيف يمكن أن تدفع إلى الرقي والتنمية بحماسة وتلقائية، وتساعد على محاربة الكثير من الجرائم والآفات والانحرافات.

ويبدو لنا أن هذا الباب الأخير في الاجتهاد والإفتاء يحمل قدراً كبيراً من ملامح التجديد في الشكل والمضمون، مقارنةً بما هو عليه واقع هذين المبحثين في كتب الأصول التقليدية. وبالرغم من وجود قدر من التداخل والتكرار بين موضوعي هذين الفصلين، فإنهما اشتملا على نظرات وتوصيات وتقريرات ونقول بديعة تبثُّ فيهما الحياة، وتربطهما أكثر بالواقع الفقهى المعاصر.

ثم انتهى الكتاب بخاتمةٍ فيها إجمال وجيز لما ورد في فصول الكتاب.

وإضافةً إلى التقييم التفصيلي لفصول الكتاب الذي جاء في ثنايا عرضنا له، فإن تقييمنا العام لهذا الكتاب نُلخِصه فيما يأتي:

- 1. يُمثِّل الكتاب خطوة ريادية مهمّة وجريئة في تجديد علم أصول الفقه تجديداً حقيقياً لا يمسُّ ثوابت هذا العلم، ولا ينسفه، أو يأتي على أركانه، بل يُقرِّبه من الهمِّ الفقهي المعاصر، ويُخلِّصه من كثير من العوالق والعوائق، ويسير به في اتجاه الغاية المنشودة لعلم أصول الفقه.
- ٢. تنبع أهمية الكتاب -فضلاً عن الخير الكثير الذي اشتمل عليه- من كونه أوّل محاولة جماعية للممارسة التجديدية الشاملة لعلم أصول الفقه؛ ففي تجديد أصول الفقه، ما أكثر الواصفين! وما أقل السالكين!
- ٣. تفاوتت فصول الكتاب في مقاربة التجديد؛ نظراً إلى طبيعة موضوع الفصل محل التجديد-، وتباين المؤلّفين ما بين فصل وآخر. ولكن سَرَت في جميع فصول الكتاب روحٌ تجديدية في الجملة، ولو في حدِّها الأدنى في بعض الفصول.
- ٤. بصفته محاولة أولى ارتياديّة في الموضوع فلا شكّ أنّ بعض فصول الكتاب وموضوعاته بحاجة إلى مراجعات ومعالجات كثيرة إنْ في الشّكل أو المضمون.
- ٥. في سبيل تحقيق أفضل النتائج المرجوّة من ممارسة التجديد في أصول الفقه، وتحقيق القبول لهذه الممارسة من قبل أهل العلم وذوي الاختصاص، وتحمّسهم لتتميمها وتطويرها والبناء عليها، لا بدّ من خطوات ضروريّة تسبق ممارسة التجديد أو ترافقه قبل خروجه في صورته النهائية المرتضاة، وخطوات أخرى تتبعه. ومن هذه الخطوات التي لم نقف عليها ولم يُشَرْ إليها في إعداد هذا الكتاب:
- أ. إجراء دراسة استقصائية لأفكار التجديد (قديماً، وحديثاً)، وحصر هذه الأفكار جميعاً، وتصنيفها، وتقييم ما يصلح منها وما لا يصلح، وما هو حق وما هو باطل، وما هو أولوية وما ليس كذلك. ثم الخروج بمبادئ وإجراءات يرتضيها جمهور أهل الاختصاص، وتكون هادية لعملية التجديد؛ فتُبيّن مسارها، وتُحدِّد إطارها، وتُعيِّن غايتها، وتكون مكتوبة مُحدَّدة في نقاط واضحة.

ب. إجراء دراسة استقصائية لحصر مسائل أصول الفقه في إطارها التقليدي، وتصنيفها، ثم رصد ثمرة كلِّ منها على حِدَة.  $^{\text{V}}$  وبالبناء على هذا الحصر، ثُحدَّد بدقة المسائل التي ينبغي حذفها من أصول الفقه في ثوبه الجديد، وذلك اعتماداً على المبادئ والموجِّهات التي حُدِّدت في الدراسة السابقة.

ج. تضمين خاتمة كل فصل من فصول الكتاب -التي يُمثِّل كلٌّ منها الصورة النهائية للممارسة التجديدية التي قام بما مؤلِّف الممارسة التجديدية التي قام بما مؤلِّف الفصل، والمسائل التي اختار حذفها وأسباب ذلك، والمسائل التي أضافها مع بيان الأسباب، ومُسوِّغات الترتيب الذي ارتآه إن كان ثَمَّ.

د. مراعاة أن يتبع صدورَ الكتاب -بعد مدَّة من تلقّي الملاحظات عليه وتطويره-عملٌ جماعي جديد؛ لوضعه في صورة كتاب منهجي يراعي العرض المدرسي له، فيكون متاحاً للتدريس، ولا سيما للمبتدئين في هذا العلم، ولغير المتخصصين.

وبهذه الخطوات لن تضيع جهود التجديد، ولن تتشتَّت، وإنما سيبني أهل العلم فيها بعضهم على بعض.

7. يُؤخذ على الكتاب أنه أغفل الكلام عن حدِّ علم أصول الفقه، باستثناء إشارة عابرة في المقدمة، بالرغم ممّا لتقرير الحدِّ المختار من دور محوري في تحديد ما يَدخل محتوى هذا العلم من موضوعات، وما يخرج عنه. ولا يكفي من وجهة نظرنا مجرَّد الاعتماد في تقرير عناصر محتوى علم أصول الفقه على الغاية منه ووظيفته (التي هي أساساً التمكين من الاجتهاد وضبطه)؛ لأن ثمَّة علوماً أُخرى نشأت لخدمة هذه الغاية، سدّاً للنقص الذي لم يسدَّه أصول الفقه في هذا الشأن، مثل: علم القواعد الفقهية والفروق، وعلم المقاصد وتخريج الفروع على الأصول. فهل من مقتضيات التجديد دمج هذه العلوم معاً لتكون علماً واحداً هو العلم الذي يُعرَف بأنه أصول الفقه، وينطبق عليه حدُّه بأنه المصادر والقواعد التي يتوسَّل بما الفقيه إلى استنباط الأحكام الفقهية وتنزيلها؟ أو: هل يتعيَّن عدم دمج هذه العلوم، بحيث يبقى كلُّ منها في إطاره وصورته، ويُجدَّد في ذات الإطار إن احتاج إلى تجديد، ويُكتفى بوضعها جميعاً ضِمن عنوان واحد جامع، مثل علوم

٧ ربما يصلح كتاب عبد الكريم النملة: "الجامع في مسائل أصول الفقه" منطلقاً لهذه الدراسة.

الاجتهاد مثلاً، أم أنه ينبغي أن يُطعَّم أصول الفقه بمواد معيَّنة من تلك العلوم التي نشأت بعده تتميماً لغايته من دون أن تُدمَج فيه بالكلية؟ فهذه ثلاثة اتجاهات محتملة في تجديد محتوى علم الأصول: إقرار كل علم على ما هو عليه، أو دمج ما يصلح من هذه العلوم كلياً في أصول الفقه، أو دمج بعضٍ منها فيه جزئياً في مواطن مخصوصة. ويبدو لنا أن مؤلّفي الكتاب اختاروا المسلك الثالث، فأضافوا مواد لا بأس بما من قواعد الفقه وقواعد المقاصد ومباحثهما إلى المادة الأصولية التقليدية، ولكن هذه الإضافة كانت انتقائية بحيث لم يتّضح للقارئ أسسها؛ إذ يوجد الكثير المهم جداً في ممارسة الاجتهاد والاستنباط الذي اشتملت عليه كتب القواعد والمقاصد، والذي لم يُنطرَّق إليه في الكتاب؛ لذا كان تحرير حدٍّ مرتضى لعلم أصول الفقه ضرورياً لوضع معيار فيما ينبغي أن يُضاف إليه، أو يُحذَف منه.

٧. يُؤخذ على الكتاب أيضاً تضخيم بابي الحكم الشرعي والاجتهاد، بالرغم من أضما -على التحقيق- ليسا من صُلْب علم الأصول، بل ملحقان به (الأول بوصفه مقدمةً له، والثاني بوصفه خاتمةً وتذييلاً)، كما أشار إلى ذلك غير واحد من الأصوليين؛ فهما لا يَصبّان مباشرةً في تحقيق وظيفته الرئيسة التي هي رسم خريطة لاستنباط الأحكام. يضاف إلى ذلك أن علم الأصول هو من علوم الآلة التي ينبغي الحرص على عدم تضخيمها، أو توسيع مباحثها، أو تكثير تفريعاتها وقضاياها، كما ذكر ذلك ابن خلدون في مقدمته؛ ألن ذلك مضرٌ بالمتعلّمين، وشاغل لهم عن الاشتغال بما هو أهم من علوم المقاصد.

٨. لم نجد في الكتاب حديثاً مستقلاً عن التعارض والترجيح على ما هو في كتب الأصول. وحذف هذا الموضوع، ولو مع تفريق بعض مباحثه هنا وهناك، لا نظنه يتناسب مع أهميته الاستنباطية، ووحدته الموضوعية.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

<sup>^</sup> ينظر: الفصل الثامن والثلاثين: "العلوم الآلية لا تُوسَّع فيها الأنظار، ولا تُفرَّع المسائل"، في:

<sup>-</sup> ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد. تاريخ ابن خلدون (ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر)، تحقيق: خليل شحادة، بيروت: دار الفكر، ط١، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م، ج١، ص٧٣٨.

#### قراءات ومراجعات

# مراجعة لكتاب التوحيد ومضامينه في الفكر والحياة\* تأليف: إسماعيل راجى الفاروقي\*\*

عمر حسن القِيّام \*\*\*

يُمِيِّل كتاب "التوحيد ومضامينه في الفكر والحياة" سردية أكاديمية عميقة التكوين والبنية، بحيث تصطفُّ بأصالة واقتدار إلى جانب سرديات التوحيد الكبرى التي تبلورت عبر مسيرة الإسلام التاريخية، بَدءاً بالإمام البخاري (توفي ٢٥٦هـ) الذي ختم كتابه "الجامع الصحيح" بكتاب التوحيد، وانتهاءً بإسماعيل الفاروقي (توفي ١٩٨٦م) الذي كتب هذه السردية المتينة لقصة التوحيد بإحساسِ شهيدٍ تتجسَّدُ فيه جميعُ معاني الكرامة الإنسانية المستمدة من الاستخلاف الإلهي للإنسان، مروراً بغيرِ واحدٍ من أعلام الإسلام الذين نهضوا بأعباء بيان حقيقة التوحيد، والكشف عن محتواه النوراني ومقتضياته العملية، والردِّ على شبهات المخالفين ثمَّن تفرَّقوا أحزاباً وشِيَعاً، واستعرَتْ بينهم نيران الخلاف والاختلاف، وأراقوا كثيراً من المِدادِ حين تنكَّبوا الطريق السوي، واستلهموا غير ينابيع القرآن الصافية، وأعرضوا عن أنوار الهدي النبوي الرشيد.

وهي سردية صافية المشارب، واضحة الملامح، رَحْبَة الأفق، مُرهَفة الأداة، تستلهم القرآن الكريم مصدراً أوَّلَ في بناء العقيدة الصحيحة، وتجعل السُّنة الشريفة الثابتة بياناً لمقاصد القرآن، وتجوسُ ببصيرة نافذة ذكية بين سرديات الأديان الكبرى (اليهودية، والمسيحية، والبوذية، والهندوسية)، وعقائد المصريين واليونان وبلاد الرافدين، وتشتبك

<sup>\*</sup> الفاروقي، إسماعيل راجي. التوحيد ومضامينه في الفكر والحياة، ترجمة: السيد محمد السيد عمر، عمّان: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط١، ٢٠١٦م.

<sup>\*\*</sup> دكتوراًه في مقارنة الأديان من جامعة إنديانا/الولايات المتحدة عام ١٩٥٢، وأول رئيس للمعهد العالمي للفكر الإسلامي، انتقل إلى رحمة الله عام ١٩٨٦.

<sup>\*\*\*</sup> دكتــــوراه في اللغـــويات مـــن جامعــــة اليرمـــوك/الأردن. باحـــث ومحقـــق. البريــــد الإلكــــتروني: omar\_alqiam@yahoo.com

تم تسلم المراجعة بتاريخ ٢٠١٨/١/١٠م، وقُبلت للنشر بتاريخ ٢٠١٨/٦/١٢م.

بسجال نقدي عميق مع جميع التصورات الشِّركية ومظاهر الانحراف العقدي الناجمة عن القصور الذاتي للإنسان.

لقد أثمر هذا الصفاء الرؤيوي للكاتب أطروحةً عقائديةً بحَنَّبَتْ كثيراً من الضباب الكلامي الكثيف الذي اندلق على مباحث التوحيد، وأوشك أن يحجب الرؤية الصافية الصحيحة للتوحيد بسبب الخلافات الجوهرية العميقة بين أنساق العقائد الكبرى في الإسلام (أهل الحديث، والأشاعرة، والماتريدية، والمعتزلة، والشيعة، والخوارج)، وما تناسل عن هذه الفرق الكبرى من عشرات الفرق الصغيرة التي تركت بمجموعها تراثاً عقائدياً غزيراً متشابكاً متصارعاً وصل حدَّ التناقض والإقصاء، فأفلحت أطروحة الفاروقي في الإفلات من هذا التراث الذي استنزف كثيراً من الجدل، وكان سبباً في شَرْخ البِنية الأساسية للمُعتقد الصحيح.

وقد أعرض الفاروقي -بوعي باهر - عن هذا الضجيج الكلامي، واغترف بكلتا يديه من منابع التوحيد العذبة الصافية المستفادة من دلائل الكتاب والسُّنة الصحيحة الصريحة، مُلتقِياً بذلك مع أحد أفضل المتون العقائدية في ثقافتنا الإسلامية الذي كتبه الإمام الطحاوي (توفي ٣٢١ه) باستلهام فريد لحقائق الكتاب والسُّنة، وصاغ في ضوئه عقيدته الشهيرة التي سمّاها "بيان أهل السُّنة والجماعة"، وكتبها بِلُغةٍ فِطريةٍ نورانيةٍ بعيدةٍ عن تعقيدات أهل الكلام ومصطلحاتهم الفلسفية التي تسلَّلتُ إليهم من دوائر الفلسفة اليونانية، فكانت عقيدته هي خلاصة الخلاصات لحقائق الكتاب والسُّنة، وهو ما عبَّر عنه بقوله: "فهذا جُملةُ ما يحتاجُ إليه مَنْ هو مُنوَّر قلبُهُ من أولياء الله تعالى، وهي درجةُ الراسخين في العلم"، فصارت هذه العقيدة هي الأصفى مَشْرباً، والأدقَّ مَنْزِعاً، وموطنَ إجماعٍ لأتباع المذاهب الأربعة كما جزم به التاجُ السبكي (توفي ٧٧١ه)؛ رأسُ الأشعرية في زمانه رحمه الله.

وقبل الشروع في تحليل المحتوى العلمي لهذا الكتاب (التوحيد ومضامينه في الفكر والحياة)، يحسن بنا تقديم إشارة سريعة إلى التراث العلمي الذي تبلور في الثقافة العربية الإسلامية ضمن مُسمّى التوحيد، وكيف أن الظروف المتشابكة والتحديات الآنيّة كانت تقتضي بين مرحلة وأُخرى ظهورَ كتابٍ مختص بعلم التوحيد، بوصفه منظوراً أساسياً

للحياة، ومنطلقاً أؤحد لتشكيل الوعي الصحيح بها. وقد سبقَتِ الإشارةُ إلى ريادة الإمام البخاري الذي ختم كتابه "الجامع الصحيح" بكتاب ضخم عنوانه "التوحيد"، مُضمِّناً إيّاه مئة واثنين وتسعين حديثاً، جرى فيها البخاري على منهجه البديع في تقطيع الحديث، واقتناص الدلالة الجزئية الدقيقة له حسب ما تقتضيه ترجمة الباب؛ إذ استلهم أوَّلاً علم التوحيد من كتاب الله تعالى، ثم استشهد بخمس وثمانين آية كريمة، في إشارة واضحة الدلالة إلى التلازم الجوهري بين الكتاب والسُّنة في بناء علم التوحيد داخل الروح المؤمنة، وهو التلازم الذي سيقع الإخلال به مع الانعطافة الكبرى للمتكلمين نحو المعطيات العقلية المحضة لصياغة التوحيد؛ إذ نُحِيّت نصوص الكتاب والسُّنة جانباً، وانشغل المتكلم ولا سيما في السياق الاعتزالي - بقضية التوحيد من خلال منظور عقلي صارم، انعطف بالقضية الريّانة بالنصوص الشرعية نحو سجال كلامي جافٍ فَقَدَ معه التوحيد رُواءه بالنوراني، وتلاشي بسببه الإحساسُ الأخلاقيُّ بقضية التوحيد بوصفها وعياً وسلوكاً تتحقَّق النوراني، وتلاشي بسببه الإحساسُ الأخلاقيُّ بقضية التوحيد بوصفها وعياً وسلوكاً تتحقَّق بغاية الخلق الأساسية؛ وهي العبودية لله رب العالمين.

ومَنْ تتبّع طبيعة البحث الكلامي بين المعتزلة وخصومهم لاح له التفريغُ المَهولُ للمحتوى الروحاني للتوحيد الذي غدا قضيةً كلاميةً صِرْفةً يتفكّه بها المُتفكّهون، ويخوض في غمراتها الخائضون. ومَنْ كان في شكّ من ذلك فلينظر في تصانيف أبي حيّان التوحيدي، ولا سيما كتاباه الجليلان: "الإمتاع والمؤانسة"، و"البصائر والذخائر"؛ إذ نقل كثيراً من حماقات المتكلمين، وشدّد الوطأة عليهم، وذكر كلام أهل العلم الربانيين في شوْم هذه المناهج المتصارعة المتنابذة في قضية الإيمان والتوحيد.

وبعد الإمام البخاري ظهرت الأعمال العقائدية الكبرى المستقلة المُمثِّلة للأنساق الأساسية في الثقافة العربية الإسلامية، وهي: كتاب "التوحيد" لإمام أهل الحديث محمد ابن إسحاق بن خزيمة (توفي ٣١١ه)، وكتابا: "الإبانة"، و"اللمع" لأبي الحسن الأشعري (توفي ٣٣٠ه)، وكتاب "التوحيد" لأبي منصور الماتريدي (توفي ٣٣٣ه). وكان أبو جعفر الطحاوي (توفي ٢٣١ه) معاصراً لهؤلاء الأعلام، وقد كتب عقيدته الشهيرة التي انعقد الإجماع عليها من جميع الفرق. ويُعَدُّ كتاب "التوحيد" للحافظ محمد بن إسحاق بن أبده (توفي ٣٩٥ه) خاتمة الجهود للقرن الرابع الهجري، وهو كتاب عميق التأثير داخل دائرة أهل الحديث على وجه التحديد.

وقد استمرَّتْ مسيرة التصنيف في علم التوحيد بما يضمن تجديده في النفوس كلما مستَّتِ الحاجةُ إلى ذلك، فظهر كتاب "التمهيد لقواعد التوحيد"، وكتاب "تبصرة الأدلة"، وكلاهما لأبي المعين ميمون بن محمد النسفي (توفي ٥٠٨ه)، وقد عرض فيهما -ولا سيما في "التبصرة" - التنقيح العميق للعقيدة الماتريدية، حيث ظهر قُرْبُ الماتريدية من النصوص، وعدم الاتساع في التأويل على النحو الذي سلكه الأشاعرة، وبخاصة جناح المتكلمين الصِّرْف.

ثم ظهر كتاب "التوحيد" للحافظ عبد الغني المقدسي الحنبلي (توفي ٢٠٠ه)، وذلك على طريقة أهل الحديث، تلاه كتاب "تجريد التوحيد" لتقي الدين المقريزي الشافعي (توفي ٥٤٨ه). بعد ذلك هيمنت مرحلة المنظومات على الفكر العقائدي، مثل منظومة "جوهرة التوحيد" للعلامة إبراهيم بن حسن اللقاني المالكي (توفي ٢١٠١ه)، التي ما زالت حتى اليوم عميقة التأثير في الفكر الأشعري، ثم ظهر كتاب "التوحيد" لعلامة الديار النجدية محمد بن عبد الوهاب (توفي ٢٠٢١ه)، تلاه رسالة "التوحيد" لإسماعيل بن عبد الغني الدهلوي (توفي ٢٠٢١ه)، لنلتقي بعد ذلك بصياغة أكثر حداثةً على مستوى اللغة والنضج المعرفي، ثم شهري التوحيد" لمفتي الديار المصرية الشيخ محمد عبده (توفي ١٣٢٣ه)، التي انبثقت عن منظور نقدي للتراث العقائدي السابق الذي ساهم – نوعاً ما – في ترسيخ التنابذ بين المسلمين.

وقد ارتقى محمد عبده بالرؤية الاعتقادية إلى مستوى يليق بالكرامة الإنسانية، مُؤكِّداً أن هذا الدين قد جاء لرفعة الإنسان الشاملة من خلال تعريفه بالله تعالى، وتنوير عقله وروحه بأنوار الوحدانية، وتفعيل طاقة العبودية الراشدة بعيداً عن الجدل الكلامي العقيم، مع ميلٍ ملحوظٍ إلى الفكر الأشعري، ولكن ضمن رؤية نقدية تحكي التطورات داخل هذا الفكر واختيارات أساطينه الكبار، أمثال الباقلاني والفخر الرازي، لنلتقي بعد ذلك بالشيخ حسين الجسر (توفي ١٣٣٨ه) صاحب "الرسالة الحميدية في حقيقة الديانة الإسلامية والشريعة المحمدية"، حيث نلحظ إعراضاً مقصوداً عن المحتوى الكلامي للعقائد، وانشغالاً باسلاً ببيان محاسن الشريعة المحمدية والكمال الأخلاقي المستفاد من التوحيد الصحيح.

لقد كُتبت هذه الرسالة في أواخر عهد الدولة العثمانية، وسُمِّيت باسم السلطان عبد الحميد رحمه الله، ليبزغ بعدها في سماء الأناضول نجم بديع الزمان النورسي (توفي ١٣٧٩ه) الذي كتب "حقيقة التوحيد" في سياق جهوده الكبرى لإعادة تشكيل الوعي من خلال المنظور القرآني للحياة. ثم كانت الجرُّدة النهائية مع الشيخ نديم الجسر (توفي ١٣٩٩ه) الذي كتب "قصة الإيمان بين العلم والفلسفة والقرآن" على شكل سردية شديدة التلاحم، تعالج قضية التوحيد من منظور الإنسان الحديث الذي تزعزعت فيه منظومة اليقين التقليدي لمصلحة نزعة الشك، وربما الإلحاد، مع المغامرة إلى أقصى الحدود في الاعتداد بالذات والعقل الإنساني المحض.

وفي خِضَمّ هذه الجهود العلمية الرصينة لعلم التوحيد، ظهر كتاب "التوحيد ومضامينه في الفكر والحياة" للشهيد إسماعيل الفاروقي عام ١٩٨٢م باللغة الإنجليزية، وقد ظلَّ حبيسَ هذه اللغة مدَّةً تزيد على أربعة وثلاثين عاماً قبل أن يرى النور في حَرْفه العربي عام ٢٠١٦م، حين نهض بأعباء نقله إلى العربية المعهدُ العالمي للفكر الإسلامي، وأسند موضوع ترجمته إلى السيد محمد السيد عمر، فكانت هذه الطبعةُ التي طال انتظارها، وكانت هذه اليدُ البيضاءُ التي أسداها المعهد العالمي للفكر الإسلامي إلى عُشّاق المعرفة وطُلّاب الحقائق.

يتألَّف هذا الكتاب من ثلاثة عشر فصلاً تتصدَّرها ثلاث مقدِّماتٍ تتفاوت في حجمها، مع اتفاقها في الدلالة على الموقع النقدي المتميز للكتاب في سياق علم التوحيد. أمّا المقدِّمة الأُولى (ص١٣٦-٢٦) فقد كتبها العلاّمة الأصولي طه جابر العَلواني رحمه الله، وألقى من خلالها ضوءاً كاشفاً على بنية الكتاب، ومغزاه، ودوافع ظهوره، ومجاله المعرفي، مع التنويه بانعطافته نحو الحياة، والاشتباك مع مشكلاتها؛ لإخراج موضوع التوحيد من المجال المعرفي المحض، والإشارة إلى رمزية صدوره عن المعهد العالمي للفكر الإسلامي، وما ينطوي عليه من الإيحاء بأن "إسلامية المعرفة" في منطلقها وغاياتها لا يمكن تحقيق شيءٍ منها إلا بإرساء دعائم التوحيد والانطلاق من حقائقه؛ إذ عالج الكتاب قضية التوحيد بالاشتباك مع فلسفة الأديان وتاريخها ومقارنتها، والارتقاء بالتوحيد من عالمَ المجرّدات إلى العالمَ المُدرَك المُتجسِّد في سياق الحياة.

وبإشارةٍ خاطفةٍ لامعةٍ، يُؤكِّد العَلواني -رحمه الله- أن إسماعيل الفاروقي إنما هو امتداد ناضج أصيل لمدرسة شيخ الإسلام ابن تيمية (توفي ٢٥٧ه) وتلميذه ابن القيّم (توفي ٢٥٧ه)، وصولاً إلى مدرسة الإصلاح الكبرى في العصر الحديث (مدرسة محمد بن عبد الوهاب)؛ إذ ترجم الفاروقي كتابه "الأصول الثلاثة" إلى الإنجليزية، مع تأثّره الواعي بمدرسة جمال الدين الأفغاني وتلميذه محمد عبده، مروراً بمدرسة الدهلوي والشوكاني والألوسي الذين هم امتداد لمدرسة ابن تيمية؛ وهي المدرسة التي تُؤكِّد الإطار العروبي للخلافة الإسلامية، حيث كانت تتغيّا إعادة بناء الخلافة بناءً عربياً على سَنَنِ الخلافة الراشدة، بتجديد منهج التلقي للخطاب الإلهي الذي كانت ثمرتُهُ جيل الصحابة والتابعين ومَنِ اتَّبعهم بإحسانٍ ممَّن حملوا لواء التوحيد ومشاعل العرفان، واندفعوا في الأرض ينشرون أنوار العقيدة الصافية، وقِيَم العدالة والحرية والكرامة الإنسانية.

وبحسب العلّامة العَلواني، فإن هذا الكتاب يُمثِّل مبادرةً محتدمةً تُناقِش قضية التوحيد بإحساس وجداني متوقّد، ونظرة عقلية نافذة، وبصيرة نقلية تعرف حدود التعامل مع النصوص، لا مقاربةً باردةً متردِّدةً تقف على التخوم، ولا تقتحم الأعماق؛ فهو -رحمه الله- يُفرِّق بين المبادرة والمقاربة، ولا يرى في الثانية سوى نوع من الجبن البحثي، والاحتماء بالمحتملات، هرباً من الوضوح والحسم في القضايا المصيرية.

وفيما يخصُّ مستوى الدافع الذاتي، فقد انبثق هذا الكتاب داخل عقل الفاروقي - رحمه الله - بعد هزيمة عام ١٩٦٧م على شكل سؤال خلاصته: لماذا نُمُزَم ونحن مؤمنون؟ وقد قال الله تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْمَا نَصُرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الروم: ٤٧)، وكان الجواب: إن في العقيدة خَللاً كبيراً عميقاً، وإن إيمانَ المؤمنين لم يَعُدُّ ذلك الإيمان الذي يستحقون عليه النصر.

وأمّا المقدِّمة الثانية فقد كتبها السيد محمد السيد عمر (ص٢٧-٥١)، وقدَّم فيها تلخيصاً شديد الكثافة والتركيز لمحتوى الكتاب من خلال فصوله المذكورة، مُستنِداً إلى منظور راسخ من أن هذا الكتاب قد جاء نسيجاً توحيدياً إسلامياً فريداً. ولا يتَّسع المقام هنا للحديث عن جهد هذا الرجل في استيفاء مطالب الدلالة على محتوى الكتاب من

خلال مقدِّمته، غير أنه يجب التنويه والإشادة بترجمته الدقيقة المُبينة عن أفكار الكتاب العميقة، التي جاءت بعد محاولات سابقة لترجمته إلى العربية، قام بها عدَّةُ مُترجِمين مختلفين في ثقافاتهم وتوجُّهاتهم وطاقاتهم الفكرية ومداركهم المعرفية، وهي ترجمات لم تكن مُقنِعةً لرجال المعهد العالمي للفكر الإسلامي -بحسب المرحوم العلّامة جابر العَلواني - لكي تكون ضمن منشوراته، حتى جاءت هذه الترجمة الرصينة للكتاب التي تُعَدُّ عملاً أقربَ إلى الإنشاء الفكري الجديد والتوليد منه، لا مجرَّدَ ترجمةٍ تتعلَّق باللغة ونقل المعاني من لغة إلى ألمن وحسبُكَ هذه الشهادة من العلّامة العَلواني، تنويهاً بقدر الترجمة هذه التي تلوح عليها أمارات الاقتدار الدلالي والبلاغي الرصين.

وبعد تمهيدٍ مكثَّف قصير عكف الفاروقي على بناء كتابه في ثلاثة عشر فصلاً جاءت على النحو الآتي:

- الفصل الأول: التوحيد: جوهر الخبرة الدينية.
  - الفصل الثاني: التوحيد: لباب الإسلام.
  - الفصل الثالث: التوحيد: مبدأ التاريخ.
    - \_ الفصل الرابع: التوحيد: مبدأ المعرفة.
  - الفصل الخامس: التوحيد: مبدأ الغيب.
  - الفصل السادس: التوحيد: مبدأ الأخلاق.
- \_ الفصل السابع: التوحيد: مبدأ النظام الاجتماعي.
  - الفصل الثامن: التوحيد: مبدأ الأُمَّة.
  - \_ الفصل التاسع: التوحيد: مبدأ الأُسْرة.
  - الفصل العاشر: التوحيد: مبدأ النظام السياسي.
- الفصل الحادي عشر: التوحيد: مبدأ النظام الاقتصادي.
  - الفصل الثاني عشر: التوحيد: مبدأ النظام العالمي.
    - الفصل الثالث عشر: التوحيد: مبدأ الجمال.

وداخل هذه الفصول توجد تقسيمات فرعية تستوعب التفاصيل، وتُشري فكرة الشمول والتقصي، وتتيح للباحث أن يتحرك داخل مساحة واسعة وأفق رحب، تدل بمجموعها على مدى السيطرة المنهجية، والوعي الدقيق بالتفاصيل والحداثة الرؤيوية، ومناقشة قضية التوحيد ضمن أفق العصر، وبالاغته، ولغته، ومشكلاته، بحيث يمكن القول إن هذا الكتاب هو في جوهره جرعة عقلية تستجيب لأسئلة العصر ومعضلاته، وتتسلّح بنبرة عقائدية واثقة جازمة أمام شكوك العقل الحديث الجارفة، وتستلهم القرآن الكريم مصدراً أوَّلَ في بناء حِجاجها العميق، وتستطيل بالحُجَّة البالغة على جميع الانحرافات والتخرصات والتصورات الخاطئة لقضية التوحيد في مختلف الأنساق الدينية التي ناقشها المُؤلِّف ببراعة واقتدار.

إن استعراض الفصول السابقة جميعها في هذه القراءة -التي هي في جوهرها عرض لفكرة الكتاب وأطروحته الأساسية- هو أمر محفوف بالصعوبة؛ لذا سنكتفي بالإشارة إلى الفصلين: الأول والثاني، لما فيهما من دلالةٍ على الطبيعة المنهجية والمحتوى المعرفي لهذا الكتاب الفريد الزاخر بالأفكار الخلاقة والمناقشات العميقة التي تتعذّر على التلخيص والاختصار.

### ١. الفصل الأول: التوحيد: جوهر الخبرة الدينية

يتأسَّس هذا الفصل على مقولةٍ خلاصتها أن مفهوم "الرب" هو نواة الخبرة الدينية، وأن الركن الأول من أركان الإسلام (لا إله إلا الله) يعني ببساطة مركزية مفهوم "الله" لدى المسلم، وذلك في كل مكان، وفي كل فعل، وفي كل فكرة، وفي كل زمان. فوعي المسلم ممتلئ بوجود الله تعالى على الدوام، وهو شاغله الأسمى. المتعالى على الدوام، وهو شاغله الأسمى. المتعالى على الدوام، وهو شاغله الأسمى المتعالى على الدوام، وهو شاغله المتعالى على الدوام، وهو شاغله الأسمى المتعالى على الدوام، وهو شاغله الأسمى المتعالى على الدوام، وهو شاغله المتعالى المتعالى على الدوام، وهو شاغله المتعالى على الدوام، وهو شاغله المتعالى المتعالى على الدوام، وهو شاغله المتعالى المتعالى على الدوام، وهو شاغله المتعالى المتعالى

وينشأ عن هذا الوعي التخلُّصُ ثم الإطاحةُ بالفكرة الفلسفية القائلة بالعَماء المشوّش للكون، وتترسَّخ القناعة اليقينية بوجود ملكوت يحكمه النظام والقانون، ويكون فيه الله تعالى هو المهيمن الفاعل الأوحد لكل شيء في هذا الكون، مع الاعتراف بفكرة "السببية"، ولكن من دون القول بحتميتها، بحيث استُبدِل الفعل الإلهي بها، مع اليقين

الفاروقي، التوحيد ومضامينه في الفكر والحياة، مرجع سابق، ص٦٣.

الجازم بأن الإله العادل لا يمكن أن يَخدع الإنسانَ أو يُضلِّله، وإنما يجعل النتيجة الصحيحة تتناسب دائماً مع تتبُّع السبب الصحيح، فيكون الإله هو مصدر توازن الكون، والرقيب عليه.

ويترتَّب على هذا التصور الصحيح للألوهية أن تكون جميع توجُّهات الإنسان وأفكاره وأعماله حقائق لا تقبل الشك. فإلى الله تعالى المنتهى، وهذا يعني أن كل العلائق والغايات في الكون تتجه إليه وتستقر، بحيث تكون الذات الإلهية هي مصدر الخيرية في كل ما في الوجود، ومصدر الأساس القِيَمى لكل ما في الوجود.

ولتأكيد هذا التصور الفريد للوحدانية الإلهية، تم تطهير الوعي الديني من جميع مظاهر الشّرك ومحتملاته على نحو حاسم لا هوادة فيه، مع تأكيد الإسلام التزام الدقة اللغوية العالية بصورة تليق بالمدركات المتعلقة بالذات الإلهية المتفرّدة المنقطعة النظير، أو حيى شبه النظير، مصداقاً لقوله تعالى: ﴿لَيْسَكُمْ تَلِهِ عَنَى أَوْفُو ٱلسّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (الشورى: ١١)، فاختفى من المعجم الديني الإسلامي جميعُ الألفاظ المُلبسة، مثل: الأب، والفادي، والمُخلِّص، وأُكِّدت مفاهيم وحدانية الذات الإلهية وتعاليها على نحوٍ لا يستطيع معه أيُّ إنسانٍ أن يَدَّعي علاقةً مع الله ينفرد بها دون مَنْ عداه مِن البشر؛ فالعباد كلهم سواسية أمام الله تعالى، لا يتفاضلون إلا بالتقوى، وكل ما في الكون يقف على خطٍّ واحدٍ هو الخطُّ الفارقُ بين الطبيعي والمتعالى.

ومن أعمق الأفكار التي نوقشت في هذا الفصل فكرةُ الشرط الأخلاقي في الفعل الإنساني، التي تُمتِّل في جوهرها التعبيرَ الصحيحَ عن حرية الإنسان في اختيار القانون الأخلاقي في التعامل مع الله تعالى؛ أي ممارسة الحرية في الطاعة والعصيان، بحيث يترتَّب على ذلك تأكيد حقيقة أن القِيم الأخلاقية الحُرَّة هي أرقى من القِيم الأولية الطبيعية المخلوقة مع الجبلَّة، مثل الملائكة المجبولة على الطاعة وفعل الخير من دون الخضوع للشرط الأخلاقي والأمانة التي عجزت عن حملها السماوات والأرض والجبال؛ فالموقف الأخلاقي للإنسان من الطاعة هو الشقُّ الأسمى من الإرادة الإلهية، التي لأجلها خلق الله الإنسان،

۲ المرجع السابق، ص٦٦.

وأنعم عليه بأن جعله خليفةً في أرضه. وبفضل هذه النعمة الإلهية أصبح الإنسان أسمى منزلةً من الملائكة بِحُكْمِ امتلاكه حرية الاختيار الأخلاقي. قال تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَالِلْمَلَنَبِكَةِ السَّجُدُواْلِلَادَمَ فَسَجَدُواْلِلَادَمَ فَسَجَدُواْلِلَادَمَ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالْ

وتأسيساً على هذه الحقيقة الوجودية في الخلق الإنسان، يُقرِّر الفاروقي مسؤولية الإنسان عن مصيره؛ فالتوحيد عقد واضح المعالم بين الله والإنسان، ولا بُدَّ للإنسان من أداء هذه المهمة الجليلة بنفسه، وإلا فلا وزنَ لعمله، مُستشهداً بقوله تعالى: ﴿الَّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَلُلْمِهُ وَلِيَبُلُو لُمُ الْمَوْتَ وَلُلْمِهُ وَلَا الله والله الله والله تعالى والله تعالى والله تعالى والله تعالى .

وهذا الفعل مُترِبِّب على طبيعة الفعل الأخلاقي، وهو ما قاله الفاروقي -رحمه الله- في هذا الشأن تحديداً، إلا أنه ليس ممّا يُوافَق عليه؛ لأن في ذلك اختزالاً للعبودية بصورة عقدٍ واجب التنفيذ بين الله والإنسان، وهو قريب من فكر المعتزلة الذين أوجبوا على الله تعالى إيجابَ الثواب ورعاية الأصلح في أفعال عباده، وهو على غير منهج أهل السُّنة الذين يعتقدون جازمين أن العمل بمجرَّده غير كفيلٍ بالنجاة الأخروية. وقد صَحَّ عن رسول الله في أنّه قال: "لَنْ يُدْخِلَ أَحَدًا عَمَلُهُ الْجُنَّةَ، قَالُوا: وَلاَ أَنْ يَنَعَمَّدِنِي اللّهُ بِفَضْلٍ وَرَحْمَةٍ، فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا." (أخرجه البخاري برقم (مهو على من حديث أبي هريرة في). وللحافظ ابن رجب الحنبلي -رحمه الله- تحقيق بديع في هذا الشأن لا يتَسع المقام لنقله وتحريره.

## ٢. الفصل الثاني: التوحيد: لُباب الإسلام

يتأسّس هذا الفصل على مُسلَّمة خلاصتها أن الإسلام هو جوهر الحضارة الإسلامية، وأن التوحيد هو جوهر الإسلام. وهذه المُسلَّمة لم يُشكِّك فيها مسلمٌ قطُّ، أو إنسانٌ عاش في ظلال الحضارة الإسلامية حتى لو لم يكن مسلماً، ولم يجرؤ أحدٌ على اقتراف خطيئة التشكيك فيها سوى بعض المستشرقين المتعصبين المفتقرين إلى النزاهة العلمية، وبعض الإرساليات التبشيرية. وفي هذا السياق، يُؤكِّد المرحوم الفاروقي أن للثقافة

والحضارة الإسلامية جوهراً معرفياً هو التوحيد، وأن هذا الجوهر قابل للوصف والتحليل باعتباره النواة الأُولى للإسلام، وما نشأ عنه من ثقافة وحضارة.

وترسيخاً لهذه الحقيقة، يُؤكِّد الفاروقي بِلُغةٍ جازمةٍ أنه لا إسلام إلا بالتوحيد، وأنه في غيبة التوحيد لن تصير السُّنة النبوية محلاً للشك، وتمتزَّ صفتها الآمرة فحسب، بل ستنهار مؤسسة النبوة من أساسها. وعلى هذا، فإن الاعتصام بمبدأ التوحيد هو حجر الأساس لكل ما يتعلَّق بالتقوى والتدين والفضيلة؛ ما يعني أن التوحيد هو المقام الأسمى في الدينونة، وأن جزاءه أعظم الجزاء. قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَتَهِكَ لَهُمُ اللهُ مَنْ وَهُم مُّهُ مَدُونَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

بعد ذلك عكف الفاروقي على تقديم نقد جوهري عميق لمظاهر الخلل في مفهوم "فكرة التعالي الإلهي"، في الديانتين: اليهودية والمسيحية، ولكن بلغة علمية نقدية رصينة بعيدة عن التشقّي والشعور بالتفوُّق العقائدي، حتى إنه سبر القضايا في سياقها العميق من التحولات الرؤيوية في الروح والعقل، مع خبرة ملحوظة بالمقولات الأساسية في تاريخ هاتين الديانتين، والرجوع المباشر إلى نصوص الكتب المقدسة التي كان الفاروقي أحد كبار المتخصصين فيها، وقد استخدم فقه اللغة في رصد مظاهر التحولات والانحراف بفكرة التسامي المطلق للذات الإلهية. فاليهودية تستعمل صيغة الجمع (ألوهيم) للحديث عن الرب في التوراة، وما انبثق عن هذا التصور الجمعي للآلهة من أفكار خاطئة للصراع بينها كما وردت في التوراة، فضلاً عمّا تورَّطت فيه اليهودية من الدعوى الفارغة التي مفادها أن علاقة الرب بشعبه ثُعِيّم عليه أن يُنعِم على هذا الشعب بالرغم من وقوعه في الرذيلة والعناد والجور. ثم أخذ الفاروقي يرصد مظاهر الخلل في التصور المسيحي للذات المتعالية التي طوَّرت فكرة أبوَّة الإله لملوك اليهود، وأسبغتها على عيسى اللهي، ثم أعطت المتعالية التي طوَّرت فكرة أبوَّة الإله لملوك اليهود، وأسبغتها على عيسى اللهي، ثم أعطت المتعالية التي طوَّرت فكرة أبوَّة الإله لملوك اليهود، وأسبغتها على عيسى اللهي، ثم أعطت المتعالية التي طوّرت فكرة أبوَّة الإله لملوك اليهود، وأسبغتها على عيسى العينين.

وفي موازاة هذا الانحراف في التصورات، وقف الإسلام على طرفي نقيضٍ مع اليهودية والمسيحية بخصوص هذه القضية الفطرية، وأعلن بكل صراحة ووضوح أن مسألة التسامي الإلهي المطلق وتنزيهه هي موضع اهتمام كل إنسان، وأن الله تعالى خلق البشر قادرين على معرفته في تعاليه المطلق؛ فتلك هي الفطرة التي فطر الله تعالى عليها البشر، وهي في جوهرها مَلكةٌ يتعرَّف بها الإنسانُ إلى الذات الإلهية في سُموِّها، ووحدانيتها، وطبيعتها

المتعالية المفارقة للمخلوقات. وعلى هذا، فإن الإسلام لا يُسلِّم للهندوسية تفريقها بين البشر، وزعمها بوجود أناس يمكنهم التأمُّل في الذات الإلهية في تساميها المطلق، وأناس لا يمكنهم إدراك هذه الذات إلا بوساطة آلهة أُخرى، هي الأصنام، أو ما هو على شاكلتها من الوسائط التي زعمت أنها تُقرِّهم إلى الله زُلفى، وهو ما أنكره الإسلام أشدَّ إنكار.

وقد أبدع المرحوم الفاروقي في رصد بعض مظاهر التعالي للذات الإلهية في الوعي الإسلامي من خلال الفن ثم اللغة. وفيما يخصُّ اللغة، فقد أكَّد الفاروقي حرص المسلمين الإسلامي من خلال الفن ثم اللغة. وفيما يخصُّ اللغة، فقد أكَّد الفاروقي حرص المسلمين المتعالي للذات الإلهية كما عبَّر عنه لسانُ القرآن الكريم، بحيث لم يعترفوا بقرآنية النصوص المترجمة عن القرآن الكريم؛ فالقرآن المكتوب بالعربية هو وحده القرآن الكريم، وما عداه من ترجماتٍ لمعانيه لا يعدو مجرَّد أدوات مُعاوِنة على فهمه، لكنها لا تُعَدُّ نصوصاً، فلا يُتلى القرآن الكريم إلا بالعربية. ولذلك غدا كل حديث عن الذات الإلهية محصوراً في ما جاء عنها في القرآن الكريم، ومُلتزماً التزاماً دقيقاً بالتعبيرات القرآنية وأشكالها الأدبية (توقيفية الأسماء والصفات والأفعال).

وفي سياق معالجة هذه القضية، انعطف الفاروقي بالنظر النقدي العميق في مشكلة المجاز اللغوي، وما نجم عنه من تأويل مُسرِف للصفات الإلهية كما تبلور لدى المعتزلة تحديداً، فضلاً عن المخاطر التي كانت ستحيق بالنص القرآني والصفات الإلهية لو تم الانزلاق الكامل في هذه السبيل. وفي هذه اللحظة التاريخية الفاصلة، برز الدور الجوهري لأبي الحسن الأشعري -رحمه الله- الذي استنقذ الموقف، وقدَّم صيغة معتدلة في التعامل مع الصفات الموهمة للتشبيه، وأفلح في تحدئة الإيقاع وإعادة التوازن إلى هذه المنطقة المحفوفة بكثير من المخاطر والانزلاقات، مع الإشادة بالدور البطولي لعلماء اللغة الذين أبدعوا في حفظ كيانما المعجمي والدلالي بما يكفل إزالة جميع مُعوِّقات التأويل الخطأ لدى القارئ المعاصر للقرآن الكريم. فبهذا الحفظ الباسل للغة ظلَّ تنزيل الأحكام القرآنية على شؤون الحياة دائمة التغيُّر مُتجدِّداً على الدوام، وكذا ترجمة المبادئ القرآنية العامة إلى تشريعات مُعيِّرة عن المهام والمشكلات المعاصرة، بحيث يمكن القول بنبرة لا تخلو من الفخر إن قدرة أيِّ باحثٍ على فهم الوحي اليوم كما فهمه المسلمون في صدر الإسلام (عهد التنزيل) ثُمِيَّل معجزةً في تاريخ الأفكار.

## مراجعة لكتاب

# منهاج الشريعة في تشريع الأحكام وأثره في توجيه الاجتهاد فيما لا نص فيه \* تأليف: حسان عوض أبو عرقوب \*\*

معاذ خالد قدورة \*\*\*

تحدّث الباحث في هذه الدراسة عن منهاج الشريعة في تشريع الأحكام، وأثر هذا المنهاج في الأدوات الاجتهادية فيما لا نصّ فيه. وهي دراسة جديدة في بابحا؛ إذ تناول فيها الباحث الأدوات الاجتهادية في قسمين، أو مرحلتين؛ أولاهما: مرحلة الاستنباط التي تشمل القياس، والمصلحة، والعُرف، والاستصحاب، وثانيتهما: مرحلة التطبيق التي تشمل الاستحسان، وسدَّ الذرائع. وهو تقسيم جديد حسن، يُؤسِّس لطلبة العلم الفرق بين الأدوات، وكيف استفاد منها الفقهاء في الاجتهاد من جهة مراعاة علل الأحكام، ومقاصد الشرع، وبناء ما لا نصَّ فيه عليها؛ وهي مرحلة الاستنباط، ومن جهة السير على منهج الشريعة في التشريع بما لا يناقض مقاصد الشرع ومراعاته للمصلحة؛ وهي المرحلة الوقائية أو العلاجية. وتُعَدُّ الدراسة أيضاً استدلالاً للأدوات الاجتهادية فيما لا نصَّ فيه من جهة تأكيد علاقتها بالمصلحة ومقاصد الشرع، فكانت هذه الأمور من إيجابيات الدراسة. وهي بحقٍّ دراسة تُؤصِّل للمنهج الاجتهادي الذي اتَّبعه المجتهدون فيما لا نصَّ فيه، من خلال ربطه بمنهاج الشريعة في تشريع الأحكام. المنهم، من خلال ربطه بمنهاج الشريعة في تشريع الأحكام. المنهم، من خلال ربطه بمنهاج الشريعة في تشريع الأحكام. المنهم، من خلال ربطه بمنهاج الشريعة في تشريع الأحكام. المنهم، من خلال ربطه بمنهاج الشريعة في تشريع الأحكام. المنهم، من خلال ربطه بمنهاج الشريعة في تشريع الأحكام. المنهم، من خلال ربطه بمنهاج الشريعة في تشريع الأحكام. المنهم من خلال ربطه بمنهاج الشريعة في تشريع الأحكام. المنهم المناهم المناهم المناهم المناهم المناهم المناهم المناهم المناهم الأحكام. المنهم المنهاء الشريعة في تشريع الأحكام. المناهم المنا

<sup>\*</sup> أبو عرقوب، حسان عوض. منهاج الشريعة في تشريع الأحكام وأثره في توجيه الاجتهاد فيما لا نص فيه، هرندن: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط١، ٢٠١٧م.

<sup>\*\*</sup> دكتوراه في الفقه وأصوله، مفتى ومدير العلاقات العامة والتعاون الدولي في دائرة الإفتاء العام الأردنية.

<sup>\*\*\*</sup> كتوراه في الفقه وأصوله من جامعة العلوم الإسلامية العالمية في الأردن، مفتي في دائرة الإفتاء العام الأردنية. البريد الإلكتروني: moathqadourah@gmail.com

تم تسلم المراجعة بتاريخ ٢٠١٨/٤/١ م، وقُبلت للنشر بتاريخ ٢٠١٨/٦/١٢م.

أبو عرقوب، منهاج الشريعة في تشريع الأحكام وأثره في توجيه الاجتهاد فيما لا نص فيه، مرجع سابق، ص١٠.

جاءت الدراسة في مقدِّمة وخمسة فصول وخاتمة، وقد بدأ الباحث في الفصل الأول ببيان المراد من منهاج الشريعة في تشريع الأحكام، فبيَّن معنى كلِّ من: المنهاج، والتشريع، ونوَّه بأن التشريع مستمد من الشريعة؛ فإن كان مصدره الوحي سُمِّي سماوياً، وإن كان مصدره البشر شُمِّي وضعياً.

ومصطلح "الشريعة" يُطلَق على كل ما شرعه الله تعالى لعباده من أحكام؛ سواء أكانت عملية، أم اعتقادية، أم أخلاقية. وهي بمذا مرادفة لكلمة "الدين"، ولمعنى الفقه. وقد اصطلح بعضهم على إطلاق لفظ "الشريعة" على الأحكام العملية فقط، فيكون هذا اللفظ مختصاً بالأحكام العملية التي نزل بما الوحي صراحة، أو استنبطها المجتهدون، أو خرَّجها المُقلِّدون على الأصول والقواعد الخاصة بأئمتهم.

ويُرجِّح الباحث أن المراد بكلمة "الشريعة" هو ما سنَّه الله تعالى لعباده عن طريق الوحي من شرائع وأحكام. والشرائع هي نصوص الكتاب والسُّنة، فلا تدخل اجتهادات الفقهاء في مفهومي "الشريعة" و"التشريع"؛ بجنباً للخلط بين الأحكام السماوية والبشرية. فهذه الاجتهادات تُسمّى فقهاً، والفرق بين الشريعة والفقه هو أن الشريعة المُتمثِّلة في نصوص الكتاب والسُّنة معصومة؛ لأنها وحي من الله تعالى، أمّا الفقه فهو جهد بشري يتمثَّل في فهم النصوص، أو تطبيقها، أو البناء عليها؛ وذلك أنها تحتمل الصواب والخطأ، في حين أن الشريعة خالدة باقية صالحة لكل زمان ومكان، خلافاً لاجتهادات الفقهاء التي جاءت لتلائم زمان الفقيه وحاجة عصره ممّا بُنِي على العُرف، أو المصلحة، أو غير ذلك."

وقد تحدَّث الباحث عن تقسيمات هذا المنهاج من حيث: الموضوع، والدلالة، والمقصد، وتحدَّث أيضاً عن خصائصه، مثل: الربانية، والعصمة، والتناسق، والشمول، والواقعية. أ

أ المرجع السابق، ص١٤ – ١٥.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص١٦-١٧.

أ المرجع السابق، ص٩ ١.

ثم تناول مسالك التعرُّف لمنهاج الشريعة في تشريع الأحكام، وبيَّن أنها قد تكون من خلال الكتاب والسُّنة، أو المقاصد الشرعية مثل رفع الحرج، أو القواعد الفقهية مثل قاعدة "لا ضرر ولا ضرار"؛ فهذه تكشف عن منهاج الشريعة في التشريع. °

وأمّا الجزء الثاني من هذه الدراسة، وهو الاجتهاد فيما لا نصَّ فيه، فالمراد به: "بذْل الفقيه الوسع في نيل حكم شرعي عملي في واقعةٍ لم يرد فيها نصٌّ، ولا إجماع عليها." أ

والعلاقة بين الاجتهاد فيما لا نصَّ فيه والاجتهاد بالرأي أن الاجتهاد بالرأي يتضمن الاجتهاد في فهم النص، أو تطبيقه، أو الاجتهاد فيما لا نصَّ فيه؛ فالاجتهاد فيما لا نصَّ فيه هو جزء من الاجتهاد بالرأي، والعلاقة بينهما العموم والخصوص المطلق. فكل اجتهاد فيما لا نصَّ فيه اجتهاد بالرأي، ولا عكس. "

وفي ما يخص نشأة الاجتهاد فيما لا نصَّ فيه، فقد كان عصر النبي الله والوحي ينزل بالتقرير أو التصحيح، وكذا اجتهاد الصحابة الذي كان خاضعاً لإقرار النبي ، أو لعدم إقراره، مُبيّناً لهم الحكم الصحيح. ^

وقد رأى الباحث -مُخالِفاً رأي الشيخ محمد أبو زهرة رحمه الله- أن اجتهادات الصحابة -رضوان الله عليهم-كانت في حضرة النبي ، وأنحا لا تقتصر على غيابه وبُعْدهم عنه عليه الصلاة والسلام، فأقرّ ماكان صواباً، وصحَّح ماكان خطاً. "

وأمّا حكم الاجتهاد فيما لا نصَّ فيه، فهو باعتبار تحقُّقه ووجوده فرض كفاية، وباعتبار ممارسته ووقوعه قد يكون فرض عين، أو فرض كفاية، أو مندوباً، أو مُحرَّماً الله

فيكون فرض عين في حالِ نزلت الواقعة بالمجتهد؛ فاجتهاده في حقِّ نفسه فرض عين، وليس له أن يُقلِّد غيره، وكذا في حالِ نزلت الواقعة بغيره، وتعيَّن الجواب عليه؛ لعدم

<sup>°</sup> المرجع السابق، ص ٤١.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص٥٣.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> المرجع السابق، ص٥٣–٥٧.

<sup>^</sup> المرجع السابق، ص٥٨.

<sup>°</sup> المرجع السابق، ص ٦١ – ٦٢.

<sup>٬</sup>۱ المرجع السابق، ص٦٤-٦٧.

وجود غيره. ويكون فرض كفاية في حالِ نزلت الواقعة بالمستفتي، فَسَأَل أحد المجتهدين عن حكمها، ولم يخشَ فوات وقت الحادثة دون الحكم الشرعي، أو إذا تردَّد الحكم بين مجتهدين مشتركين في النظر في الواقعة. ويكون مندوباً في حالِ الاجتهاد في مسألة قبل وقوعها احتياطاً، أو إذا استُفتي فيها، فاجتهد المجتهد في استنباط حكمها. ويكون مُحرَّماً إذا كان الاجتهاد في مقابلة دليل قطعي، أو كان لمَن لا تتوافر فيه شروط الاجتهاد.

ثم انتقل الباحث في الفصل الثاني إلى مقصود الدراسة؛ وهو منهاج الشريعة في تشريع الأحكام في أدوات الاجتهاد فيما لا نصَّ فيه في مرحلة الاستنباط. وقد أسهب في الحديث عن تعليل النصوص، وأنه من منهاج الشريعة في التشريع، وأن مرحلة الاستنباط في الاجتهاد فيما لا نصَّ فيه بُنِيت عليه؛ فهو الأساس له، وأن الغاية منه تحقيق مصالح العباد، ومنه انبثق القياس، والاستصلاح، والعُرف، والاستصحاب.

وبيَّن أن الأصل في الأحكام الشرعية هو التعليل؛ أي إن الأحكام مبنية على علل ومعانٍ وأسباب تُحقِّق غايات ومصالح يقصدها المُشرّع؛ لذا كان التعليل من منهاج الشريعة. ١١

ومنهاج الشريعة باعتبار تعليل الأحكام إمّا أن يكون معقول المعنى، بحيث ينص المُشرّع على علّة الحكم صراحةً، أو إيماءً، أو يذكر الحكم من دون العلّة، وهذه الأخيرة تحتاج إلى اجتهاد لاستنباط العلّة، وإمّا أن تكون الأحكام غير معقولة المعنى، فلا تقبل التعليل، مثل: العبادات، والإرث، والحدود. ١٢

والحكمة من الأحكام معقولة المعنى أنما (الأحكام) ليست مبنية على القهر والتحكم، وإنما لها معانٍ ومقاصد، فتتشكّل قناعة بعدالة هذه الأحكام، وكذا حُسْن الامتثال لها، والقناعة والرضا بها، وتعدية الحكم من المنصوص إلى غير المنصوص من الفروع؛ فالحكم قبل التعليل يكون مقتصراً على المحل المنصوص عليه، وبعد استخراج

۱۱ المرجع السابق، ص۷۱–۷۲.

۱۲ المرجع السابق، ص۷۳ وما بعدها.

المعنى والعلَّة يثبت الحكم في غير المنصوص أيضاً، وهذا يُمثِّل الجانب العملي من تعليل الأحكام. "١"

ومنهج الأصوليين العلمي للبحث عن هذه المعاني، التي اقتضت الأحكام للوصول إلى فهم إرادة المُشرّع من النصوص التشريعية، هو مسالك التعليل، التي أهمها: النص، والإجماع، والسبر والتقسيم، والمناسبة.

ثم كان الحديث عن مقصد هذا الفصل؛ وهو أدوات الاجتهاد التي تعتمد على التعليل، والتي يُمثِّل القياس أولها. فاستعمال القياس لإثبات الأحكام هو من منهاج الشريعة في التشريع؛ وذلك أن المُشرّع يقيس ليُبيِّن الأحكام ويثبتها، وفي ذلك إرشاد لأهل الاجتهاد للسير على المنهاج التشريعي نفسه؛ تبياناً لأحكام المسائل غير المنصوص عليها.

والفرق بين استعمال المُشرّع للقياس واستعمال المجتهد له، هو أن قياس المجتهد عمل عقلي كاشف عن الحكم الشرعي، وليس مُؤسِّساً ومُنشِئاً؛ فهو قابل للخطأ والصواب، خلافاً للآخر الذي يُعَدُّ تأسيساً وإنشاءً للحكم ابتداءً، والذي ينماز بعصمته وقداسته. ٥٠

وقد بيَّن الباحث أن القياس هو الأداة الاجتهادية المناسبة للتعامل مع التعليل الخاص؛ فمتى وُجِدت العلَّة لم تحتج إلى أكثر من القياس. وفي حالِ وُجِدت العلَّة المعتبرة شرعاً، فإن المجتهد يستثمرها عن طريق القياس أن الذي يُستدَل به على مراد الشارع وقصده، وهذا هو عين المصلحة التي هي مقصد المُشرّع من وضع شريعته. أمّا الأداة الاجتهادية الثانية فهي الاستصلاح؛ فالمجتهد يأخذ به في حالِ وجد مصلحة من جنس

۱۳ المرجع السابق، ص۷۸–۹۹.

۱۶ المرجع السابق، ص۷۹ وما بعدها.

١٥ المرجع السابق، ص٩٢ – ٩٥.

١٦ المرجع السابق، ص٩٦.

<sup>17</sup> المرجع السابق، ص٩٩.

المصالح المعتبرة شرعاً، لم يشهد لها أصل معين بالاعتبار أو الإلغاء حتى يتمكن من القياس عليه. 1^

ثم تطرّق الباحث إلى علاقة الاستصلاح بالتعليل العام، فبيّن أن قصد المُشرّع من الأحكام الشرعية هو تحقيق المقاصد والمصالح؛ لذا حرص العلماء على تعليل الأحكام تعليلاً عاماً، ناظرين إلى الحكمة والمصلحة المقصودة للشارع، ليتم استثمارها في اجتهادهم؛ بغية معرفة أحكام الوقائع التي لا نصّ فيها، بناءً على معرفتهم بمنهاج الشريعة في تشريع الأحكام في التعليل العام. فالمجتهد يُلحِق بها ما كان من جنسها، وقريباً منها؛ لذا كان الاستصلاح من أهم أدوات الاجتهاد التشريعي فيما لا نصّ فيه. "١

وفي هذا السياق، فإن المصالح المرسلة "تستند إلى أصل كلي عام، فليست المصالح المرسلة وليدة التعليل المحض؛ لأنها لو كانت كذلك لم تكن مقبولة قطعاً؛ لأن المصالح لا تُعرَف إلا بالشرع، والعقل لا يكون مصدراً للتشريع." وهذا لا يتعارض مع إمكان تعرُّف العقل تلك المصالح، بيد أنها لن تكتسب صفة الشرعية من دون اعتبار المُشرَّع لها. 11

وقد أشار الباحث إلى المرونة في تطبيق الاستصلاح، مُبيِّناً أنه يُمُثِّل عملية تختلف باختلاف الأماكن والأزمان، وذلك بحسب نظرة المجتهد وتقديراته وموازناته، مثل مسألة تضمين الأجير المشترك، وهذا تأكيد لواقعية منهاج الشريعة في التشريع. ٢٢

ثم أوضح الفرق بين القياس والاستصلاح؛ فالقياس يستند إلى نصِّ خاص يقاس عليه، في حين يستند الاستصلاح إلى المعاني العامة للشريعة المفهومة من مجموع نصوصها ومقاصدها. صحيحٌ أن كليهما وُلِدا من رحم التعليل الذي به يتبيَّن المجتهد المصلحة من

۱۸ المرجع السابق، ص۱۱۱.

۱۹ المرجع السابق، ص۱۱۳.

۲۰ المرجع السابق، ص۱۱۶.

٢١ المرجع السابق، ص١١٤.

٢٢ المرجع السابق، ص١١٦. أي إن المصلحة لا تختلف باختلاف المكان والزمان، خلافاً للتطبيق الذي يتغيَّر.

تشريع الحكم، ومقصد المُشرّع منه، واستُعمِلا أداةً اجتهادية في مسائل لا نصَّ فيها، غير أن القياس يتضمن إلحاق غير المنصوص عليه بنصِّ خاص بعلَّة جامعة بينهما، وهو ما جعله أقوى مستنداً من الاستصلاح الذي يتم فيه تخريج النازلة ممّا لا نصَّ فيها على عمومات الشريعة. ٢٣

وأمّا الأداة الاجتهادية الثالثة فهي العُرف. وقد بيَّن الباحث أن استعمال العُرف هو من منهاج الشريعة في التشريع، مُستدِلاً على ذلك بالكتاب والسُّنة. ٢٠ والعُرف لا يُعَدُّ دليلاً مستقلاً بنفسه، وإنما يرجع إلى المصلحة؛ فالعُرف المعتبر مصلحته معتبرة، والعُرف المردود مصلحته غير معتبرة، والعُرف الذي لا نصَّ فيه مصلحته مرسلة. وعلى هذا، فلا بُدَّ من النظر إلى المصلحة الشرعية وتحقُّقها بشروطها في العُرف، فإن حقَّق المصلحة المعتبرة شرعاً كان معتبراً، وإلا فلا. ٢٥

ورأى الباحث أن العُرف لا يرجع إلى الإجماع؛ وذلك أن الناس إذا تعارفوا على شيء معين، أجازه لهم الفقهاء من باب الاستصلاح، فإذا اطلّع عليه المجتهدون من دون إنكار من أحدهم، فإن الإجماع عليه يتم، بيد أن العُرف سابق على الإجماع، فلا يصح أن يكون دليلاً على صحته، ولكنه يكون إجماعاً سكوتياً، فترتقي حجية العُرف من الظنية إلى القطعية.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> المرجع السابق، ص ۱۲۱-۱۲۲. وهذا محل خلاف؛ فقد رأى بعض العلماء أن القياس المصلحي الكلي أُولى من القياس الجزئي وأجدر؛ لأن قياس مصلحة كلية حادثة على كلية ثابت اعتبارها في الشريعة باستقراء أدلة الشريعة، الذي هو قطعي أو ظني قريب من القطعي، أُولى من القياس الذي هو إلحاق جزئي حادث، لا يُعرَف له حكم في الشرع، بجزئي ثابت حكمه في الشريعة للمماثلة في العلَّة، وهي مصلحة جزئية ظنية غالباً؛ لقلَّة صور العلَّة المنصوصة. انظر:

<sup>-</sup> ابن عاشور، محمد الطاهر. مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق: محمد الطاهر الميساوي، عمّان: دار النفائس، ط٢، ص٨٠٨- ٣١١.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٢</sup> أبو عرقوب، منهاج الشريعة في تشريع الأحكام وأثره في توجيه الاجتهاد فيما لا نص فيه، مرجع سابق، ص ١٢٥.

المرجع السابق، ص١٣١. وذكر العرف من الأدوات الاجتهادية كان بناءً على رجوعه إلى المصلحة، وإلا فهو ليس دليلاً مستقلاً، ولا تُستنبَط منه الأحكام، وإنما هو أداة تفسيرية كما ذكر الباحث.

٢٦ المرجع السابق، ص١٣٤-١٣٥.

ثم بيَّن أن منهاج الشريعة في التشريع -في اعتباره للعُرف- قد حقَّق مصلحة الناس المُتمثِّلة في التيسير ورفع الحرج، وهما من معالم منهاج الشريعة، ودليل على واقعية هذا المنهاج التشريعي. ٢٧

وأمّا الاستصحاب، وهو آخر دليل يلجأ إليه المجتهد لمعرفة حكم الواقعة ٢٨٠ فقد قامت الأدلة من الكتاب والسُّنة على اعتباره، وهو ليس دليلاً مستقلاً، وإنما إعمال لدليل سابق، وإقرار لأحكام لم يحصل عليها تغيير، وهي أحكام بُنيت على المصلحة ابتداءً. فالاستصحاب للحكم الشرعي السابق هو استصحاب للمصلحة التي بُنِي عليها الحكم الشرعي، وهو نقل للمصلحة من الزمن الماضي إلى الزمن الحاضر والمستقبل، فبذلك نحافظ على مقصود الشرع؛ لذا عُدَّ الاستصحاب من هذا القسم. ٢٩

وفي الفصل الثالث كان الحديث عن الأدوات الاجتهادية في مرحلة التطبيق، فبدأ الباحث هذا الفصل بتناول مبدأ اعتبار المآل الذي به يتم تحقيق المصلحة والمقاصد المعتبرة، وهو مبدأ مستعمل في التشريع الرباني، وقد سار عليه الصحابة ومَن بعدهم - رضوان الله عليهم - فهو منهاج للمحافظة على مقاصد الشرع.

وقد أوضح الباحث أن المجتهد -في مرحلة استنباط الحكم الشرعي- يجتهد في البحث عن الحكم الشرعي للواقعة التي لا نصَّ عليها؛ سواء كان ذلك عن طريق القياس، أو الاستصلاح، أو العرف، أو الاستصحاب بحسب منهاج الشريعة في التشريع؛ فمرحلة الاستنباط هي مرحلة البحث عن المصلحة، والتحقُّق من وجودها في الفرع غير المنصوص عليه.

ثم تأتي المرحلة الثانية؛ وهي مرحلة اختبار أثر تطبيق الحكم الناتج من المرحلة الأُولى، والتأكُّد أنه يُحقِّق مقصد المُشرَّع من تشريعه لأحكامه، فهي مرحلة درء المفسدة الواقعة أو المتوقعة، أو مرحلة الترجيح بين المصالح. فإذا كان الفعل مشروعاً، لكنه يؤول إلى

۲۷ المرجع السابق، ص۱۳٦.

۲۸ المرجع السابق، ص٥٤٠.

۲۹ المرجع السابق، ص ۲۰۱۰-۲۰۱.

۳۰ المرجع السابق، ص٥٥١-١٥٧.

خلاف ما قُصِد منه، فإنه يُمنَع نظراً إلى ما يؤول إليه، والعكس صحيح. وهذه المرحلة هي أصعب المراحل في الاجتهاد؛ لأنها تحتاج إلى النظر والتدقيق والاحتياط، مع التيسير ورفع الحرج عن المُكلَّفين. ""

وقد يكون النظر في المآل وقائياً؛ أي أن يُمنَع الفعل، أو يُجوَّز قبل صدور الحكم من المجتهد بما يتفق ومقاصد المُشرّع وغايته، وقد يكون علاجياً؛ أي بعد صدور الحكم، فيرفع الضرر الناتج عن الفعل، وذلك بوضع الحلول المناسبة للمشكلة الواقعة. <sup>٣٢</sup> وثمّا لا شكَّ فيه أن مبدأ اعتبار المآل هو ذو صلة وثيقة بالمصلحة؛ فالغاية من تشريع الأحكام هي مصلحة العباد، وتفعيل مبدأ رعاية المآل غايته تحقيق مقاصد المُشرّع في الأفعال، ووقوعها مُوافِقة لمقصوده، فهذا المبدأ هو من وسائل تحقيق المصلحة. ٣٣

وأمّا الأدوات التي يقوم عليها هذا المبدأ فيُمثِّلها سدُّ الذرائع، والاستحسان. فسدُّ الذرائع مُتَفَق على الأخذ به في المذاهب الأربعة بالجملة، وهو باب من أبواب درء المفاسد، ودرء المفاسد مصلحة؛ فسدُّ الذرائع يُحقِّق المصلحة، وهو ابتداءً مُتفرّع عن مبدأ اعتبار المآل القائم على المصلحة، "ويتبع المصلحة اعتباراً وإلغاءً وإرسالاً. "وسدُّ الذرائع يُمثِّل الجانب الوقائي من مبدأ النظر في المآلات؛ إذ إنه يمنع كل وسيلة يُتوقَّع منها الضرر قبل وقوعه. فإذا أفضى العمل المشروع إلى مفسدة راجحة، كان على خلاف مراد المُشرّع ومنهاجه؛ فمنهاج الشريعة في التشريع هو أن تكون المصالح راجحة في الأعمال المشروعة، وهنا يأتي دور المجتهد لتفعيل قاعدة سدِّ الذرائع؛ منعاً للمفسدة الراجحة، فيحافظ بذلك على مقصود المُشرّع من الأحكام، ويُوائِم بين الوسائل والمقاصد، أو الأحكام ومعانيها، فيبقى الانسجام والتناسق بين الأحكام الشرعية الذي هو من خصائص الشريعة في التشريع. " ولهذه القاعدة ارتباط بالواقعية، التي هي من خصائص خصائص الشريعة في التشريع. "

٣٦ المرجع السابق، ص٥١٥١-١٦٠.

۳۲ المرجع السابق، ص۱۲۱–۱٦٤.

٣٣ المرجع السابق، ص١٦٨ - ١٦٩.

۳۴ المرجع السابق، ص١٧٥-١٧٨.

٣٥ المرجع السابق، ص١٨٢.

٣٦ المرجع السابق، ص١٨٣-١٨٥.

منهاج الشريعة في التشريع؛ فلا يكون التشريع جامداً بحيث لا يراعي الظروف والأحوال، وإنما يكون مرناً، مراعياً الظروف، ناظراً في المصالح والمفاسد. ٢٧

وأمّا الاستحسان فهو أداة لتحقيق المصلحة والعدل، اللذين هما مقصود المُشرّع من أحكامه؛ فهو يعمل على الاستثناء بدليل، أو الترجيح بين دليلين، لتحقيق المصلحة والعدل، أو رفع الحرج، وهو بذلك لا يُعَدُّ دليلاً مستقلاً بنفسه. " والاستحسان بمعنى معالجة غلوِّ القياس، وتطويع القواعد الفقهية، هو منهاج تشريعي رباني، سار عليه المُشرّع، ولاحظه العلماء فطبّقوه، مراعينَ تحقيق المصلحة والعدل، ورفع الحرج. " فهو يُعدُّ علاجاً في حالِ صارت لوازم الأدلة ومآلاتها بعيدةً عن مقاصد الشريعة، ولم يتحقّق المقصد الذي يُبيت عليه الأحكام؛ وهو جلب المصالح ودرء المفاسد، ولا سيما أن النظر في مآلات الأفعال معتبر شرعاً. "

وفي الفصل الرابع تناول الباحث أثر مخالفة منهاج الشريعة في التشريع فيما لا نصَّ فيه، فعرَّف المخالفة بأنها "خروج المجتهد عن الطريق الذي اختاره المُشرَّع في وضعه لأحكامه جملةً." أثم بيَّن أنواع المخالفة، وهي: مخالفة المنهاج التشريعي المقاصدي، ومخالفة المنهاج التشريعي المتليلي، ومخالفة المنهاج التشريعي المآلي. أن

ورأى أنه يتعيَّن على المجتهد أن يراعي المنهاج التشريعي المقاصدي؛ سواء العام، أو الخاص، أو الجزئي، وأن يراعي في الأدوات الاجتهادية (القياس، والاستصلاح، والعُرف، والاستصحاب، والاستحسان، وسدِّ الذرائع) الشروط والقواعد اللازمة لضمان سير عملية الاجتهاد وَفق منهاج الشريعة في التشريع، وإلا كان مُخالِفاً لما أراد المُشرّع.

٣٧ المرجع السابق، ص١٨٦-١٨٧.

۳۸ المرجع السابق، ص۲۰۱.

۳۹ المرجع السابق، ص۲۰۲.

<sup>· ؛</sup> المرجع السابق، ص٢٠٧.

ا المرجع السابق، ص٢٢٠.

٤٢ المرجع السابق، ص٢٢٠ وما بعدها.

ثم تحدَّث عن حكم مخالفة منهاج الشريعة في تشريع الأحكام، مُبيِّناً أن المجتهد إذا بذل وسعه للوصول إلى حكم شرعي ثم أخطأ في اجتهاده فهو معذور مأجور. ٢٠

وفيما يخص حكم نقض الاجتهاد، فقد أكَّد الباحث أن الاجتهاد لا يُنقَض بالاجتهاد؛ لأن الاجتهاد الثاني ليس بأرجح من الأول، ودليل ذلك الإجماع، وإنما يُنقَض في حالِ خالف الاجتهاد النصَّ، أو الإجماع، أو القواعد الكلية، أو القياس الجلي. أنه

وفي الفصل الأخير انتقل الباحث إلى دراسة النماذج التطبيقية لأثر منهاج الشريعة في التشريع فيما لا نصَّ فيه، فمثَّل للفقهاء المتقدمين بتطبيقات عدَّة، منها: استعمال آنية الذهب والفضة في غير الأكل والشرب، مُ مُبيِّناً أقوال الفقهاء وأدلتهم، وأن مَن قال بحرمة استعمالهما إنما استند في ذلك إلى تعليل النصوص، وتعميم الحكم من دون الوقوف على ظاهر النص. أنه

ومن التطبيقات أيضاً: وقوع الربا في الأصناف التي لم يُنَصَّ عليها، وتوضيح أثر التعليل ومعقولية الأحكام في اختلاف اجتهادات الفقهاء، <sup>٤٧</sup> وقتل الجماعة بالواحد، وبناء هذه المسألة على المصلحة المرسلة، وتفعيل مبدأ مراعاة المآل من حيث سدُّ الذريعة والاستحسان. <sup>٤٨</sup>

وقد تناول الباحث ثلاث مسائل تناولها الفقهاء المعاصرون، هي: حكم استعمال الخلايا الجذعية، وبناء هذه المسألة على المصالح المرسلة ومقاصد الشريعة التي تدعو إلى التداوي وطلب العلاج؛ مُحافَظةً على عقل الإنسان وجسده. أو حكم الاستنساخ، حيث كان فيه النظر إلى مقاصد الشريعة في حفظ الأنساب من الاختلاط والضياع، والنظر إلى المصالح والمفاسد، وترجيح درء المفسدة على جلب المصلحة، والنظر في

<sup>&</sup>lt;sup>۲۳</sup> المرجع السابق، ص۲۳٦.

<sup>&</sup>lt;sup>٤٤</sup> المرجع السابق، ص٢٣٧ وما بعدها.

<sup>°</sup> المرجع السابق، ص ٢٥١.

<sup>&</sup>lt;sup>٤٦</sup> المرجع السابق، ص٢٥٦.

٤٧ المرجع السابق، ص ٢٦١.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸</sup> المرجع السابق، ص۲۷۷.

<sup>&</sup>lt;sup>٤٩</sup> المرجع السابق، ص٢٩٤.

المآلات من حيث سدُّ الذريعة والاستحسان. ° وحكم التورُّق المصرفي المنظم، فكان المنع من هذه المعاملة عند بعض الفقهاء حتى لا تكون ذريعةً إلى الربا؛ فهو نظر إلى المآل. ' °

ختاماً، فإن هذه الدراسة تُعَدُّ جديدة من حيث الفكرة والتأصيل؛ فهي استدلال للأدوات الاجتهادية التي أخذ بها الفقهاء من خلال ربطها بالمصلحة ومقاصد الشريعة، وبيان كيفية استغلال هذه الأدوات في الاجتهاد فيما لا نصَّ فيه، في مرحلتي الاستنباط والتطبيق، وكل ذلك سَيْرٌ على منهاج الشريعة في تشريع الأحكام، فضلاً عن سهولة العبارة في بيان مفردات الدراسة.

<sup>· °</sup> المرجع السابق، ص ٣٠١.

<sup>°</sup>۱ المرجع السابق، ص ۳۱۱.

## إعداد: إيصال صالح الحوامدة

١. التراث عند طه عبد الرحمن، أحمد كروم، بيروت: المؤسسة العربية للفكر والإبداع، ٢٠١٨م، ٢٠٠ صفحة.

البحث في مفهوم التراث ومادته عند طه عبد الرحمن بحث في مفهوم متجذر في الحضارة، متجدد في الزمان والمكان، تروم دراسته تحرير العقل العربي من رهان الاستنساخ والتقليد إلى فضاء الإبداع والتجديد في المجال التداولي للتراث الإسلامي الأصيل. تحدث المؤلف في الفصل الأول عن مفهوم التراث وفقه آلياته في فكر طه عبد الرحمن، وقارنه بين الإبداع الموصول والقطيعة الإبستمولوجية، ثم بيَّن تحديات المصطلح. أما الفصل الثاني فجاء عن القصور في الأعمال التقويمية للتراث، وتحدث عن التراث والاستقطاب الفكري، ثم عنه والتهافت المنهجي. ومن ثمّ عقد مقارنة تقويمية بين طه عبد الرحمن والجابري. أما الفصل الأخير فكان عن الأسس النظرية للتقويم التكاملي للتراث؛ وفيه تحدث عن دعاوى طه عبد الرحمن في النظرية التكاملية للتراث، ثم تحدث عنها وعن أصول التراث الإسلامي: أصل التدخل وأصل التداول، وأصل التقريب.

٢. النقد الائتماني للأنموذج الدهراني في فلسفة طه عبد الرحمن، آسيا عقوني،
 عمان: دار الأيام للنشر والتوزيع، ٢٠١٨م، ٢٧٦ صفحة.

جاء الفصل الأول بعنوان: الدنيانية وميتافيزيقا الفصل؛ وفيه تكلم عن حد (تعريف) الدُنيانية ثم عن تجلياتها وعن العلمانية والدهرانية. أما الفصل الثاني فتحدّث عن بنية الأنموذج الدهراني، وبحث فيه مفهوم الدهر ومفهوم الدهرانية وبذورها في المشروع الطاهائي، والأنموذج الدهراني حسب المقاربة الطاهائية، والصيغ الأربع للأنموذج الدهراني وأبرز شخصياته: (النموذج الطبيعي والنقدي والاجتماعي والناسوتي). أما الفصل الثالث فجاء بعنوان: من الأنموذج الدهراني إلى الفلسفة الائتمانية؛ وفيه حديث عن الأمانة

والفلسفة الائتمانية، ثم عن مبادئ الفلسفة الائتمانية، ثم عن الفلسفة الائتمانية في صلب الإشكاليات المعاصرة، وأخيراً مقاصد الفلسفة الائتمانية.

٣. علم الكلام الجديد مدخل لدراسة اللاهوت الجديد وجدل العلم والدين، تحرير: عبد الجبار الرفاعي، بيروت: دار التنوير ، ٢٠١٦م، ٥٢٨ صفحة.

الكتاب يحوي مجموعة من الأبحاث هي: تمهيد لدراسة علم الكلام الجديد، والفلسفة وتحديد اللاهوت، والعلم والدين أيتوافقان أم يختلفان، وجدل العلم والدين، ومدخل إلى مقاربة إسلامية حديثة للتوحيد، وغياب الاهتمام الأخلاقي في علم الكلام، وعلم الكلام وسؤال الواقع العربي الراهن، ونحو علم كلام جديد، وتاريخية علم الكلام، والواقع والممارسة إشكالية التعاطي، وعن التثقيف للدين، والمقاربة الوجودية للاهوت، والدولة المسيحية، واللاهوت العاطفي عند كيرككود، واللاهوت الاجتماعي البروتستاني، والتفكير بالله البحث عن الحقيقة القصوى، والعقلانية وتبرير المعتقد الديني، وإشكالية الفلسفة والشريعة، وما يعد به علم الكلام الجديد، والاتجاهات الجديدة في علم الكلام.

إلى المقاصد السّنية في بيان القواعد الشرعية، عبد الوهاب الشعراني، تحقيق: يوسف رضوان اللكود، عمان: دار الفتح للنشر والتوزيع ، ٢٠١٦م، ٢٠٥٥ صفحة. ضمّنه مؤلفه قواعد الإمام الزركشي مع التهذيب والاختصار لبعض فروعها، وزاد عليها، واتبع كل مسألة خلافية عند الشافعية اختياره وترجيحه في الغالب، فجاء كتابا نفيساً مسبوك العبارة من غير تطويل ممل، ولا اختصار مخلّ، بأسلوب واضح، مرتباً للقواعد الفقهية على حروف المعجم، وصفها –أي القواعد الفقهية المضمنة – في بداية الكتاب بأنها قواعد عظيمة في غالب أبواب الشريعة يتعين على كل فقيه الوقوف عليها ليرجع إليها حين خوضه بالفروع، ويذكر المؤلف مسائل قاعدة في قاعدة أخرى زيادة للفائدة.

٥. قاعدة التقديرات الشرعية دراسة نظرية تأصيلية تطبيقية، د. حاتم محمد بوسمة، بيروت: دار ابن حزم، ٢٠١٦م، ١٥٧ صفحة.

يبتدأ المؤلف بتعريف القاعدة الشرعية، ثم في فصله الأول يتحدث عن تعريف التقديرات الشرعية وحجيتها وضوابط العمل بها، ثم في الفصل الثاني يتحدث عن علاقة

التقديرات الشرعية بالقواعد الفقهية وأصول الفقه والمقاصد. أما الفصل الثالث فيبحث فيه أقسام التقديرات الشرعية، ويتحدث فيه عن إعطاء المعدوم حكم الموجود وبالعكس، وإعطاء الموهوم حكم المتحقق وبالعكس، وإعطاء ما يرى على بعض الوجوه حكم ما يرى على كلها وبالعكس.

7. دلالة قاعدة الأمور بمقاصدها وتطبيقاتها الفقهية، غفران أحمد قاسم الأعظمي، عمان: دار النور المبين، ٢٠١٨م، ٢٩٦ صفحة.

يتحدث الكتاب في الفصل الأول عن مفهوم القاعدة الفقهية ومصادرها ونشأتما وأهم المصادر فيها، أما الفصل الثاني فيبحث مفهوم قاعدة "الأمور بمقاصدها"، وأهميتها وآراء العلماء فيها، وأدلة القاعدة وشروط النية ومبطلاتما، وأقسام النوايا وعدم المؤاخذة من دونما، وحكمها ومحلها ووقتها وتأديتها عن الغير، والإخلاص وصفة النية وحكم التلفظ بما. أما الفصل الثالث فيتحدث عن تأثير النية أو القصد في المأمورات بعد تعريفها؛ كالنية في الصيام والاعتكاف والإيمان والنذور وغيرها، ثم بحث الفصل الرابع في تأثير النية في المحظورات كالرياء وعقق الوالدين وغيرها، وأخيراً جاء الفصل الخامس ليبحث تأثير النية أو القصد في المباحات، ثم تطبيقات على كل ما ورد بالفصول الثلاث الأخيرة.

٧. البيوإتقيا والفلسفة من الإنسان الفائق إلى الإنسان المتزكي، نورة بو حناش،
 بيروت: المؤسسة العربية للفكر والإبداع، ٢٠١٧م، ٢١٢ صفحة.

تتحدث الباحثة في القسم الأول عن ما بعد الأخلاق: الخلاصة الإبستمولوجية والممارسة الأنطولوجية، أما الثاني فتبحث فيه القيم وغايات التقنية في الأخلاق الجديدة، وفي الثالث تتحدث عن البيوإتقيا: انفجار تلقائي للفلسفة في حقل العلم، وفي الرابع عن البيوتكنولوجيا والإنسان المتحول؛ وفيه تبحث التحوّل الأنطولوجي وفرضتي التحكم والاستقلالية في البيوتكنولوجيا وأنطولوجيا اليأس والأمل والكينونة الإنسانية، ثم الخامس عن التداعيات الأخلاقية لمفهوم الشخص الإنساني في البيوتكنولوجيا، أما السادس

فتتحدث عن أزمة المعايير والرهانات البيوإتقية، وفي القسم الأخير تتحدث عن الثورة الجينية وفلسفة الابتلاء في التصور الإسلامي.

٨. الدين والإنسان والعالم قراءات في أفكار إسلامية معاصرة، تحرير: هبة رؤوف عزت، القاهرة: دار المرايا للإنتاج الثقافي، ٢٠١٧م، ٤١٦ صفحة.

الكتاب عبارة عن مجموعة من البحوث لعدة مؤلفين، الباب الأول يبحث في المفاهيم؛ إذ يتحدث فصله الأول عن مفهوم الدين، والثاني عن قراءة في تصورات الزمن والمستقبل في المخيال الإسلامي المعاصر، والثالث عن مفهوم المصلحة، والرابع عن تصورات العدل في الفكر الإسلامي المعاصر، والخامس عن "الإسلاميون وإشكالية الدولة"، وأخيراً عن الجهاد والعنف ومأزق الدولة. أما الباب الثاني فيتحدث عن الشخصيات؛ إذ جاء فصله الأول معنوناً بـ: استعادة التفلسف: معالم المشروع الفكري لطه عبد الرحمن، والثاني عن الفكر التأسيسي للسيد محمد نقيب العطاس، والثالث عن الإسلام والإنسان "أفق العالمية في فكر المسيري وبيجوفيتش"، والرابع عن وائل حلاق بين الغرب والشرق، والخامس عن مركزية الأخلاق والجمال في الإسلام: دراسة في فكر خالد الغرب والشرمي دراسة في مشروع طارق رمضان.

٩. ظاهرة نقد الدين في الفكر الغربي الحديث، سلطان بن عبد الرحمن العميري،
 لندن: تكوين للدراسات والأبحاث، ٢٠١٨م، ٢٥٢١ صفحة.

يتحدث المؤلف في بابه الأول عن مكونات ظاهرة نقد الدين في الفكر الغربي الحديث؛ ويبحث الفصل الأول أسباب هذه الظاهرة، ويقوم الفصل الثاني بتسليط الضوء على تشكّل الظاهرة ومنبعها، أما الفصل الثالث فيكشف عن تيارات ظاهرة نقد الدين ومساراتها. أما الباب الثاني فيُظهر الركائز المنهجية التي اعتمدت عليها ظاهرة نقد الدين في الفكر الغربي الحديث؛ ففي فصله الأول يبحث الركائز الفلسفية التي اعتمدت عليها

الظاهرة، ويبحث الفصل الثاني الركائز العلمية التي اعتمدت عليها الظاهرة. ويسلط الباب الثالث الضوء على مجالات ظاهرة نقد الدين؛ ففصله الأول يبين الاعتراض على وجود الله وكماله، والثاني الاعتراض على النبوة والوحي، أما الثالث فعن الاعتراض على أصل الأديان وطبيعتها.

۱۰. الديني والدنيوي نقد الوساطة والكهنتة، عبد الإله بلقزيز، بيروت: منتدى المعارف، ۲۰۱۸م، ۲۰۰ صفحة.

المؤلّف في القسم الأول من الكتاب يتحدث عن مقدمات نظرية في الظاهر الدينية، وفي الثاني مداخل منهجية إلى دراسة الظاهرة الدينية في الموضوعات، المفاهيم، مناهج المقاربة وعن سلطة النص سلطة التاويل من أجل إسلاميات نقدية. وفي القسم الثالث نقد الوساطة والكهنتة في الدولة والمجتمع والدين، ثم في الدعوة والدعاة مقدمات نقدية. أما القسم الرابع فعن الإصلاح والحكم المدني؛ وفيه مقدمات في إصلاح المجال الديني، وعن الدين في الدولة الحديثة.

11. قواعد الاستدلال بين المتكلمين والفلاسفة في القرنين الرابع والخامس الهجريين دراسة تحليلة مقارنة، أحمد حسن شحاتة، بيروت: مركز نماء للبحوث والدراسات، ٢٠١٧ مفحة.

تحدث الفصل الأول عن النظر والاستدلال وقواعده؛ وبحث فيه قضاياه بين المتكلمين والفلاسفة ثم مفهومه وأهميته بينهما. وبحث الفصل الثاني قاعدة الاعتماد على العلوم الضرورية في الاستدلال، وكشف فيه عن مفهومها وأقسامها وأهميتها بينهما، ثم عن البديهيات فالمحسوسات ثم المجربات فالمتواترات. وفي الفصل الثالث بحث قاعدة ما أدّى إلى باطل فهو باطل؛ وفيه تكلّم عن تعريفها وأقسامها ومنزلتها عند كل من الفريقين، ثم تحدث الفصل الرابع عن قاعدة تحديد المصطلحات بين المتكلمين والفلاسفة، وليها تعريف لها ومنزلتها عند كل منهما، ثم الحدّ بين المتكلمين والفلاسفة، فاستعمال القاعدة في الاستدلال الكلامي والفلسفي. وفي الفصل الخامس بحث قاعدة في الاستدلال الكلامي والفلسفي. وفي الفصل الخامس بحث قاعدة

المعتبر في المعقولات المعاني لا العبارات؛ إذ كشف عن مفهومها وأهميتها والاستعمال الكلامي والفلسفي للاعتداد بالمعنى في الاستدلال. أما الفصل السادس فكان عن قاعدة وجوب مراعاة الترتيب البنائي للأصل والفرع، وكان البحث فيه عن مفهومها واستعمالها في الاستدلالين. وكان الفصل السابع عن قاعدة وجوب تعلق الدليل بمدلوله؛ وجاء البحث فيه عن مفهومها واستعمالها في الاستدلالين.

١٢. نقد العقل في الفكر العربي المعاصر: أبو يعرب المرزوقي أنموذجاً، حنان الاكلى، لاتفيا: النشر نور، ٢٠١٧، ٢٢٤ صفحة.

في الفصل الأول تتحدث المؤلفة عن ماهية النقد وتاريخه؛ وفيه تبحث أزمة المفهوم في الفكر العربي المعاصر، وضبط تصور مفهوم النقد وتاريخيته، ونماذج مختارة لمشاريع نقدية عربية معاصرة (وهم الجابري وأركون والمرزوقي)، أما الفصل الثاني فعنونته بأزمة العقل في الفكر العربي المعاصر وإشكالية إصلاحه؛ وتكلمت فيه عن العقل: الأزمة والتجليات، وأزمة العقل والخطاب الحداثي المعاصر، وأزمة العقل وأفق نقد العقل عند المرزوقي، ونقد النقد وإمكانية التجاوز في فكر المرزوقي. أما الفصل الثالث فكان عن نقد العقل في الفكر العربي المعاصر؛ وفيه تحدثت عن نقد النقد في الفكر العربي المعاصر بين التقويض والتأسيس، وتفريعات إصلاح العقل في الفكر العربي المعاصر، ودراسة نقدية لطروحات المرزوقي، ومستقبل سؤال العقل والعقلانية في الفكر العربي المعاصر.

13. Sartre on Sin: Between Being and Nothingness (Oxford Theology and Religion Monographs), Kate Kirkpatrick, Oxford University Press, 2017, 262 pages.

عنوان الكتاب بالعربية: "سارتر والخطيئة: بين الكينونة والعدم (دراسات في اللاهوت والدين في أكسفورد)". المؤلفة (كيت كيركباتريك) أكاديمية من جامعة أكسفورد، متخصصة في الفلسفة واللاهوت والأدب. ترى المؤلفة أن فلسفة سارتر المبكرة المناهضة للإنسانية مدينة للعقيدة المسيحية ولفكرة الخطيئة الأصلية.

إنّ أكثر الأفكار جوهرية وجاذبية لسارتر هي الحرية؛ إذ قدم رؤيته هذه عن طريق الربط بين الوعي والعدم. ترى المؤلفة أن المناقشات الفلسفية واللاهوتية لأعمال سارتر افتقدت الفحص المتعمق للتشابه بين القضايا الوجودية لكل من سارتر وأوغسطين. وحديد الكتاب عن سارتر والخطيئة كمقدمة ثم تعرَّض لأصل العَدَم، والخطيئة بين الأنا المتصوفة وتلاميذ القديس أوغسطين، وعن الأفراد وخطاياهم. ثم تحدَّث عن مشاكل العدم: الهوية، والقلق، وسوء الإيمان، وعن سقوط الذات خلال بحثها عن الكينونة المفقودة، وحرية الشخص في أن يكوّن لنفسه "العدم" الخاص به، ويقترح الكتاب أخيراً تطوير علم لاهوتي مسيحي خاص بالخطيئة بحسب اعتقاد سارتر، إضافة إلى موضوعات تطوير علم لاهوتي مسيحي خاص بالخطيئة بحسب اعتقاد سارتر، إضافة إلى موضوعات الحب، وتأويل اليأس.

14. An Introduction to Islamic Jurisprudence, Daniel (Ghasem) Akbari, AutherHouse, 2017, 94 pages.

عنوان الكتاب بالعربية: "مدخل إلى الفقه الإسلامي"، المؤلف هو دانيال (قاسم) أكباري. تحدث المؤلف عن نشأة أصول الفقه، ثم عن تعريف الفقه الإسلامي، ثم عن الأحكام الشرعية الإسلامية، فالإسلام والإيمان، والاجتهاد، ومبادئ أصول الفقه، وإبطال الأحكام، ومقاصد الشريعة، وأسباب النزول.

15. Islamic Modernities in Southeast Asia: Exploring Indonesian Popular and Visual Culture (Asian Cultural Studies: Transnational and Dialogic Approaches), Leonie Schmidt, London: Rowman & Littlefield international, 2017, 210 pages.

عنوان الكتاب بالعربية: "الحداثة الإسلامية في جنوب شرق آسيا: استكشاف الثقافة الشعبية والبصرية الإندونيسية (الدراسات الثقافية الآسيوية: المناهج عبر الوطنية والحوار)". المؤلف (ليون شميدت)؛ أستاذ مساعد في قسم الدراسات الإعلامية بجامعة أمستردام. يتحدث المؤلف في الفصل الأول من الكتاب كمقدمة عن موضوع الثقافة الشعبية والبصرية وصورة من الحداثة. أما فصله الثاني فكان عن نظرات إسلامية

حضرية: تحويل مساحة مجمعات التسوق خلال رمضان. أما الثالث فتناول موسيقى الروك الإسلامية وتخيّل الحداثة، والرابع عن كتب المساعدة الذاتية والحكم، أما الخامس تحدث عن الذكورة والأنوثة المسلمة في الأفلام ذات الطابع الإسلامي. وبحث السادس ميول وارتداء وتبادل الحداثيات الإسلامية: مدوني الأزياء الإسلامية الإندونيسيين والماليزيين. وتناول الفصل السابع اكتشاف الماضي وإعادة تصور الفن المعاصر والسياسة الاسلامية في عالم ما بعد أحداث ١١ سبتمبر. وتضمن الفصل الثامن الخلاصة: الحداثة الإسلامية وسياسية التعددية.

16. The Understanding of Maqasid al-Shariah Through Usul Fiqh Mechanism, Mohd Noh & Mohd Shahid, LAP Lambert Academic Publishing, 2016, 88 pages.

عنوان الكتاب بالعربية: "فهم مقاصد الشريعة من خلال أصول الفقه الإسلامي"، المؤلفان: محمد نوح ومحمد شهيد. مقاصد الشريعة هي واحدة من فروع الفقه الإسلامي التي تجمع بين أصول الفقه والقواعد الفقهية. تركز هذه الدراسة على مناقشة مقاصد الشريعة من وجهة نظر أصول الفقه؛ إذ تحدف إلى مناقشة بعض آليات بناء أهداف الشريعة، والمنهجية المستخدمة هي تحليل المحتوى من أفكار العلماء التقليديين والمعاصرين في الفقه الإسلامي، ثم وجدت الدراسة أن أصول الفقه تؤدي عملاً مهماً في تأسيس أهداف الشريعة بشكل عام، وتسهم في الأفكار والآراء في تصميم المنهجيات والمؤشرات والخصائص بناءً على عدة حالات وعيّنات في الشريعة.

دعوة للكتابة في عدد خاص من: مجلة إسلامية المعرفة: مجلة الفكر الإسلامي المعاصر في موضوع:

التربية الفكرية في سياق النهوض الحضاري الإسلامي

# فكرة الموضوع:

على الرغم من الجدل الذي يثور أحياناً حول درجة نجاح أو فشل نظم التربية والتعليم في قيادة المجتمعات العربية والإسلامية نحو أهداف تنموية أو حضارية محددة، والأثر المتزايد لبعض المؤثرات الأخرى مثل السياسة أو الإعلام، في الحدِّ من أثر النظام التربوي، فسوف تبقى التربية مدخلاً، إن لم يكن المدخل الأساس، في التغيير الاجتماعي والثقافي والحضاري سواءً كان التغيير في الاتجاه السَّلبي أو الإيجابي.

وتبرز أهمية التربية في الإصلاح والتغيير الإيجابي عندما نأخذ بالحسبان أنواع التربية حسب المعايير المختلفة لتصنيف هذه الأنواع، مثل معيار درجة التخطيط (التعليم النظامي (المدرسي المبرمج) Formal، وغير النظامي (المبرمج خارج المدرسة) Nonformal واللانظامي (التلقائي أو العَرَضِيّ غير المبرمج) المستحصية البشرية (الروحية غرض التربية (تعليم عام، تعليم مهني...)، أو معيار جوانب الشخصية البشرية (الروحية والجسمية والعقلية والنفسية...)، أو معيار الموضوعات التعليمية: (الدين، اللغة، العلوم، الرياضيات، ...) وغير ذلك من المعايير. كما تبرز هذه الأهمية عندما يختص الحديث بالواقع الحالي للمجتمعات العربية والإسلامية في الرؤية الإصلاحية الإسلامية، فهذه المجتمعات، وفق هذه الرؤية، متخلفة بالقياس إلى ما يريده الإسلام لها، وإلى ما لديها من إمكانات، وبالمقارنة مع المجتمعات الأخرى.

وقد أصبح من الشائع أن نسمع ونقرأ أن التربية (أو التعليم) هي قاطرة الإصلاح والتنمية والتغيير في أي مجتمع، لكننا أخذنا ندرك أن نظام التربية والتعليم نفسه يحتاج إلى

إصلاح وتغيير حتى يكون أساساً للإصلاح والتغيير في الأنظمة الأخرى، مما يُسوّغ القول بأن التربية هي الداء وهي الدواء. ومن المتوقع أن تكون جوانب الإصلاح التي ينبغي أن تتوجه للنظام التربوي في مجتمعاتنا جوانب متعددة، كل جانب منها يستحق النظر والتحليل والبحث.

وعند النظر في أنواع التربية التي تختص بجوانب شخصية الفرد الإنساني، فسوف نجد حديثاً عن ضرورة وجود تربية شاملة لهذه الجوانب، وأن على هذه التربية أن تتصف بالتوازن والتكامل في جوانب الشخصية.

وقد اخترنا أن نخصص أحد أعداد مجلة "إسلامية المعرفة: مجلة الفكر الإسلامي المعاصر"، لتناول جانب "التربية الفكرية" نظراً لما قد نجده من نقص العناية به، لإبراز أهميته وضرورته، وصلته بالجوانب الأخرى من الشخصية، وللنظر في موقع التربية الفكرية في القرآن الكريم والسنة النبوية والتراث الإسلامي والخبرة التربوية المعاصرة، وتحديد بعض المبادئ التي تعين في تقديم التربية الفكرية المناسبة، واقتراح بعض الطرق والمسالك العملية الجديرة باستعمالها، وتفعيل موقع التربية الفكرية في جهود الإصلاح والنهوض الحضاري.

ونود أن نؤكد أن اختيارنا للتربية الفكرية لا يعني عدم الحاجة إلى الاهتمام بأنواع التربية الأخرى، التربية الأخرى، ولا يعني كذلك أنحا تربية مستقلة ومنفصلة على أنواع التربية الأخرى، فالإنسان هو الإنسان بجسمه وعقله وروحه، وعلاقاته بربه وبمجتمعه وبيئته. ولكن الاختيار هو وسيلة لتيسير دراسة الموضوع والكشف عن أهميته، وتناوله بقدر من العمق والتفصيل.

والذي نعنيه بالتربية الفكرية هو تنمية فِعْل التفكير، بحثاً عن الحقيقة بالأساليب المناسبة المؤدية إليها. وتأتي أهمية الاهتمام بالتربية الفكرية في الرؤية الإسلامية، في هذا الوقت، بعد أن وقعت بعض الفئات الإسلامية قديماً في انحرافات فكرية، ولا تزال تقع فيها فئات إسلامية معاصرة، فيما يختص بفهم نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية، وفي فهم بعض محطات التجربة التاريخية للمجتمع الإسلامي، وفي العجز عن التوظيف المشروع للاجتهاد والتجديد في الفهم الإسلامي للواقع المعاصر، بما يموج به من أفكار وأحداث، في داخل المجتمعات الإسلامية والمجتمعات الأخرى.

ونتوقع أن تكشف الدراسة المتأنية للحالة الفكرية العامة عن أثر الضعف والخلل في التربية الفكرية على مجمل الحياة العلمية والعملية في مجتمعاتنا.

### محاور وموضوعات مقترحة

أولاً: الفكر والتربية الفكرية: مفهوم الفكر والتربية، موضوع التربية الفكرية وضرورتما، وأهميتها في توجيه السلوك، وعلاقتها بأنواع التربية الأخرى.

ثانياً: التربية الفكرية في القرآن الكريم والسنة النبوية: الاهتداء والتدبر.

ثالثاً: التربية الفكرية في التراث الإسلامي: نماذج ورؤية تحليلية نقدية.

رابعاً: التربية الفكرية في الخبرة التربوية المعاصرة: رؤية نقدية موضوعية في المنظور الإسلامي.

خامساً: التربية الفكرية وأركان الإيمان: العلاقة التبادلية بين منهجية التفكير وحالة المعتقدات الفكرية.

سادساً: مكونات التربية الفكرية (ماذا نعلِّم؟): حرية التفكير، شمولية النظر العقلي، الانطلاق من واقع الأمور وطبائع الأشياء، التحليل النقدي، التُّنبُّت والتبيّن، الحوار، ...

سابعاً: أساليب التربية الفكرية: الفكر المنهجي، المثل والقدوة، التعلّم الذاتي، الحوار والمدارسة، سعة الاطلاع، القراءة النقدية، ...

### مواصفات البحوث المطلوبة:

١. يقع البحث ضمن الفكرة العامة لموضوع العدد وعناصره، ويخدم الموضوع بطريقة مباشرة.

٢. لا تنظر هيئة التحرير في البحث الذي يقل حجمه، مع الهوامش، عن ستة آلاف كلمة.

# ٣. تُنَظَّم مادة البحث في:

أ. مقدمة مناسبة في حدود خمسمائة إلى ألف كلمة تتضمن بيان موضوع البحث، وأهميته، ومنهجيته، وطبيعة الأدبيات المتوافرة حوله.

ب. وخاتمة بنفس الحجم تتضمن خلاصة البحث وأهم نتائجه وتوصياته. والمقصود بالتوصيات بيان الأسئلة التي أثارها البحث وحاجتها إلى إجابات عن طريق مزيد من البحوث، وكذلك بيان القرارات التي تقتضي من المعنيين بأمرها الأخذ بها إصلاحاً للواقع.

- ٤. يُعد الباحث خلاصة باللغة العربية (في حدود مائة كلمة) وقائمة بالكلمات المفتاحية للبحث (في حدود خمس كلمات مفتاحية)، وترجمة الخلاصة وقائمة الكلمات المفتاحية باللغة الإنجليزية.
- ٥. يتَّبع الباحث قواعد التوثيق المعمول بها في المجلة، فالهوامش مرقمة ومثبتة آلياً، وليس يدوياً، في هوامش الصفحات وليس في نهاية البحث. ولا يقبل البحث إذا لم تكن الهوامش مرقمة آلياً.
- 7. يرسل البحث عن طريق البريد الإلكتروني إلى عنوان المجلة ( أورد word) ونسخة أخرى iokiiit@yahoo.com ونسخة في دي إف)، ولا يقبل البحث إذا كان بصيغة في دي إف فقط.
- ٧. يُعَرّف الباحث نفسه، ويتضمن التعريف: المؤهل العلمي الأعلى، والتخصص،
   وطبيعة العمل الحالى، وموقعه، وعنوان البريد الالكتروني.
  - ٨. آخر موعد لاستقبال البحوث وتقديمها للتحكيم هو ١٠١٩/١/١٥م.

### قواعد النشر وتعليمات إعداد البحوث

- يشترط في البحث أن يتوافق مع أهداف المجلة ومحاورها، وأن يتراوح حجمه بين ستة آلاف وعشرة آلاف كلمة مع الهوامش، وألا يكون قد نُشر أو قدّم للنشر في أي مكان آخر. والمجلة غير ملزمة بإعادة الأبحاث إلى أصحابها سواء نشرت أم لم تنشر.
- تنظم مادة البحث ضمن مقدمة مناسبة حوالي خمسمائة إلى ألف كلمة تتضمن بيان موضوع البحث وأهدافه وأهيته وطبيعة الأدبيات المتوافرة حوله. وخاتمة بنفس الحجم تتضمن خلاصة البحث وأهم نتائجه وتوصياته. والمقصود بخلاصة البحث هنا هي فكرة مركزة لمجمل الأفكار الأساسية التي يود الباحث أن يتجه تفكير القارئ إليها، والمقصود بالنتائج الإضافة المعرفية التي تمثل قمة البحث وأفضل عطاء لصاحبه في موضوع البحث. والمقصود بالتوصيات بيان الأسئلة التي أثارها البحث وحاجتها إلى إجابات عن طريق مزيد من البحوث، وكذلك بيان القرارات التي تقتضي من المعنيين بأمرها الأخذ بما إصلاحاً للواقع. أما جسم البحث الرئيسي فتنظم مادته في عدد من الأقسام ٣-٥ مع عناوين فرعية مناسبة لكل قسم مرقمة بكلمات: أولاً، وثانياً، وثالثاً... وإذا لزم تقسيم أي عنوان إلى عناوين فرعية فإنما ترقم بأرقام ١و٢ و٣
- يعطى صاحب البحث المنشور عشر فصلات (مستلات) من بحثه المنشور، ويكون للمجلة حق إعادة نشر البحث منفصلاً أو ضمن مجموعة من البحوث، بلغته الأصلية أو مترجماً إلى لغة أخرى، دون الحاجة إلى استئذان صاحب البحث.
  - يكون التوثيق في مجلة "إسلامية المعرفة" على الوجه التالي:
    - الالتزام بقواعد التوثيق المعمول بها في المجلة.
- توثیق الآیات القرآنیة بعد نص الآیة مباشرة فی المتن ولیس فی الهامش ویتم ذلك بین قوسین مع وضع اسم السورة تلیها نقطتان رأسیتان ثم رقم الآیة؛ مثال: (البقرة: 4  $\sqrt{9}$
- توثيق الأحاديث الشريفة بالرجوع إلى كتب الحديث المطبوعة بالإشارة إلى الكتاب المطبوع وبعد ذلك استكمال جميع المعلومات الببلوغرافية من دار نشر، إلى مكان النشر..
- عند توثيق الكتب أو المجلات يتم التركيز على البدء بالاسم الأخير للمؤلف واستكمال بيانات التوثيق الببلوغرافية بما فيها بلد النشر والكتاب ودار النشر، وسنة النشر وأرقام الصفحات والجزء الذي أخذت منه المعلومة، مع ضرورة إبراز عنوان الكتاب أو المجلة بالخط الأسود الغامق.

### قسيمة اشتراك في إسلامية المعرفة

|            | أرجو قبول/ بحديد اشتراكي لمدة () عام. |
|------------|---------------------------------------|
|            | طيه صك/ حوالة بريدية بقيمة            |
|            | الاسم                                 |
|            | العنوان                               |
| رقم الهاتف | )                                     |
| خ          | التوقيعالتاريخ                        |

## سعر العدد الواحد

في المكتبات ١٠ دولارات أمريكية

# الاشتراك السنوي

للأفراد ٥٠ دولار أمريكي - للمؤسسات ١٠٠ دولار أمريكي (٤ أعداد شاملة البريد)

\*\*\*

للتسديد: عن طريق شيك مصرفي مسحوب على البنك الإسلامي الأردني لأمر: المعهد العالمي للفكر الإسلامي (مكتب الأردن) جبل اللويبدة – شارع كلية الشريعة – مبنى رقم (٥٦) عمان – الأردن

الهاتف: 0096264611420 / الفاكس: 0096264611420

أو تحويل المبلغ إلى العنوان الآتي:

International Institute of Islamic Thought
Jordan Islamic Bank
IBAN: JO93JIBA0020000025019410400005

P.O. Box: 9489 Amman 11191 Jordan